# සතිපට්ඨාන භාවනා විවේචනය සහ තවත් කෘති

(පස්වන වන මුදුණය)

<sub>මහාචාර්ය</sub> රේරුකානේ චන්දුවිමල

(සාහිතා වකුවර්ති, පණ්ඩිත, පුවචන විශාරද, අමරපුර මහා මහෝපාධාාය ශාසන ශෝහත, ශී සද්ධර්ම ශිරෝමණී) මහාතායක ස්වාමිපාදයන් වහන්සේ විසින් සම්පාදිතයි.

> සංස්කරණය: **සි. තනිප්පුලි ආරච්චි**

පුකාශනය: ශී චන්දවිමල ධම්පුස්තක සංරකෂණ මණ්ඩලය

> ශී විතයාලංකාරාරාමය, පොකුණුවිට. දුරකථන : 034-2263958 ෆැක්ස් : 034-2265251



පටුන

ł

| පෙරවදන                              | vii       |
|-------------------------------------|-----------|
| සතිපට්ඨාන භාවනා ව්වේචනය             | 12        |
| නිදනය                               | 13        |
| සමාක් සමාධිය හා මිථාා සමාධිය        | <b>24</b> |
| භාවතා කරන්නවුන්ට වන අපහසුකම්        | 27        |
| භාවතාව හා රෝග                       | 31        |
| සමාධිය හා ශරීර පාලනය                | 40        |
| සමථය හා විදර්ශනාව                   | 42        |
| බුද්ධ දේශනාවට අනුකූල බව             | 47        |
| හාවතාව පිළිබඳ විවිධ මත              | 49        |
| සතිපට්ඨාන විපස්සනා භාවනාව           | 55        |
| පූජාවාද තිරාකරණය                    | 61        |
| පිත්පව්                             | 64        |
| බුද්ධ පූජාව                         | 65        |
| වරකට මැටි ගොඩක් වරකට බුදුවීම        | 70        |
| පුතිපත්ති පූජාව                     | 70        |
| විහාර වල පින්පෙට්ටි                 | 73        |
| පත්සල හා බුදු සසුත                  | 74        |
| ධම් පූජාව<br>                       | 75        |
| ස්වර්ණමාලී චූඩා මාණිකා වණිනාව       |           |
| හා විනයාලංකාර මාහිමි චරිතය          | 79        |
| සංඥාපනය                             | 81        |
| රුවන්වැලි මහ සෑ චූඩා මාණිකා විස්තරය | 83        |
| විනයාලංකාර නාහිමි චරිතය             | 92        |
| මහනුවර අභිනව දළද මැදුර              | 106       |
|                                     |           |

| ශ්වේජීන් නිකාය                                                                               | 109 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| පුාරම්භය                                                                                     | 111 |
| ශ්වේජින් නිකායේ ආරම්භය                                                                       | 112 |
| ශී ලංකාවට ශවේජින් ආහාෂය                                                                      | 115 |
| ශී ලංකාවට ශ්වේජින් නිකාය පැමිණීම                                                             | 116 |
| පුථම සීමා සම්මුතිය                                                                           | 118 |
| සහරුවන                                                                                       | 123 |
| ධම් විජය පුවත් ලිපි                                                                          | 125 |
| රිවිරැස පුවත් ලිපිය                                                                          | 158 |
| ජාතිය පුවත් ලිපිය                                                                            | 164 |
| විනයාලංකාර සම්පුදය                                                                           | 171 |
| විහාර කම්ාන්ත පුණාානුමෝදනාව                                                                  | 173 |
| (මේ මාතාකාව සම්පූර්ණ වීම සඳහා<br>රේරුකාතේ නාහිමියන්ගේ පහත සඳහන්<br>පොත්වල අදල ලිපි කියවන්න.) |     |
| අභිධමයේ මූලික කරුණු - අහිධම්ය පසුකාලීනද?<br>පටිච්ච සමුප්පාද විවරණය- අත්තරාහවය හා පුතර්භවය    | 3   |
| <b>බෝධි පූජාව</b> - ධම් චකුය.                                                                |     |

**පාරමිතා පුකරණය** - පඤ්චශීලය හා ආජ්වාෂ්ටමක ශීලය

දහම් පොත් සංරඤණ මණ්ඩලයෙන් පුකාශිත

රේරුකානේ නාහිමියන්ගේ පොත් සහ වෙනත් පොත්

#### විනය ගුන්ථ

ශාසනාවතරණය විනය කර්ම පොත උපසම්පදා ශීලය උහය පුාතිමෝක්ෂය (අනුවාද සහිත)

#### අභිධර්ම ගුන්ථ

අභිධර්ම මාර්ගය අභිධර්මයේ මූලික කරුණු පට්ඨාන මහා පුකරණ සන්නය අනුවාද සහිත අභිධර්මාර්ථ සංගුභය

#### භාවනා ගුන්ථ

විදර්ශනා භාවනා තුමය පෞරාණික සතිපට්ඨාන භාවනා තුමය වත්තාලීසාකාර මහා විපස්සනා භාවනාව සතිපට්ඨාන භාවනා විවේවනය හා වෙන<mark>ත් කෘ</mark>කි

#### ධර්ම ගුන්ථ

වතුරායා සතාය පාරමිතා පුකරණය බෝධිපාක්ෂික ධර්ම විස්තරය පටිච්ච සමූප්පාද විවරණය ධර්ම විනිශ්චය බෞද්ධයාගේ අත් පොත මංගල ධර්ම විස්තරය පුණොා්පදේශය සුවිසි මහා ගුණය පොහොය දිනය කෙලෙස් එක්දහස් පන්සියය වඤ්චක ධර්ම හා චිත්තෝපක්ලේශ ධර්ම බුද්ධනීති සංගුහය නිච්ාණ විනිශ්චය හා පුනරුප්පත්ති කුමය බෝධි පූජාව Four Noble Truths (වතුරායාී සතාය පරිවතිනය.)

#### වෙතත්

මෙකල නිවුණු ඇත්තෝ (නාහිමි වරිත වත හා අනුමෙවෙනි දම් දෙසුම් 15 ක්.) සුරාධූර්තය හෙවත් මදාලෝලය (වෛදා නීල් කෙසල් - පරිවර්තන) බුදුසසුන පුබුදු කළ ශුී ලංකා ශ්වේජිත් නිකාය සියවස (ඹස්තීය සමරු කලාපය)

විමසීම් :- ගරු ලේකම්

ශී වන්දවිමල ධර්ම පුස්තක සංරකෳණ මණ්ඩලය, ශී විනයාලංකාරාරාමය, පොකුණුවිට. දුරකථනය : 034-2263958, (2263979) ෆැක්ස් : 034-2265251

#### පෙර වදන

බු රුම ජාතික **ඌ. විතයාලංකාර** හිමිපාණත් ලක්දිව සැපත් වූයේ මෙහි නැවතීමේ අදහසකින් නොවේ. එකල ලංකාවේ වෙහෙර විහාර වඤතාව සඳහා පැමිණි බොහෝ විදේශිකයන් අතර උත් වහත්සේ ද කෙනෙකි. (විස්තර ඇතුළත ලිපිවල පලවේ) ඒ විසිවත සියවසේ මුලම ය. කි. ව. 1901 දී ය. වස් කාලයේ වස් වසමින් හා රුවන් වැලි මහ සැ පුතිසංස්කරණාදි කටයුතුවලට සහාය වෙමින් පයින් ම ගමන් කරමින් දීර්ඝ වඤතා ගමනක යෙදී ශීපාද වඤතාවෙත් පසු ආපසු සිය රට බලා වඩනා උන් වහන්සේ පොකුණුවිට පුදේශයේ නවාතැන් ගැනීම ශී ලංකා බෞද්ධයන්ගේ හාගාහකි.

එවකට තිකායතුය තුළ කියාත්මක වූ හේදකර ගති ලකෂණ වලින් කම්පිතව සිටි බෞද්ධයන්ට බුරුම හිමියන්ගේ පැවතීම් කොතරම් සිත් ගත්තේ ද යත්, උත් වහන්සේ නවතාගෙන මහා පින්කම් කිරීමටත්, කුල දරුවන් පැවිදි කිරීමටත්, පටන් ගත්තෝ ය.

පොකුණුවිට ශී විනයාලංකාරාරාමයේ සීමා බන්ධනය කර, 27 නමක් පැවිදි කිරීමෙන් ආරම්භ වූ ශී විනයාලංකාර වංශය අද දක්වා සසුනට කර ඇති සේවය අගය කිරීම, ලිහිල් බසින් දහම් පොත් රැසක් ලියා 2500 බුද්ධ ජයන්තිය වෙනුවෙන් අති විශාල සේවයක් කර අපවත් වී වදළ රේරුකානේ වන්දවිමල නාහිමිපාණන් ගේ අභාවයෙන් දෙවන සංවත්සර පිංකමේ අංගයක් සේ ඉටු කිරීම සුදුසු යයි සිතුවෙමු.

අංගුත්තර නිකායේ නවක නිපාතයේ නවංගුපෝසථ සූතුය අනුව අටසිල්හි හා මෛනී හාවනාවේ යෙදවූ නවාංග උපෝසථ ශීලය සමාදන් කරවීමෙන් බුරුම හිමියන් කළ ශාසන සේවය ඉවසිය නොහැකිව වාදකරුවන් එවීමෙන් හා **කවංග උපෝසථය** නමින් 1905 දී විවේචන පොතක් පළ කර වීමෙන් ලාංකික හික්ෂූන් වහන්සේගේ පළමු පුහාරය බුරුම හිමියන්ට විරුද්ධව එල්ල විය.

උත් වහන්සේ තමන්ට ලැබුණු පිරිකරාදිය පිරිනමා, දීමට සැලසූ මහා දනට නො වැඩීමෙන් දෙවන විරෝධතාවය එල්ල කළ නමුත් Non-Commercial Distribution වස්කඩුවේ ශී සුභූති තාහිමියන් ඉදිරිපත්ව සියක් නමක් වඩමවා ඊට සහාය දීමෙන් එම අභියෝගය ද ජය ගන්නට විනයාලංකාර හිමියන්ට හැකි විය.

මහනුවර යුගයේ ශාසන පරිභානියෙන් පසුව සරණංකර සංඝරාජ හිමියන්ගේ උත්සාහයෙන් ලක්දිව යළි හිකු ශාසනය පිහිටවූ නමුත් පුනිපත්තිය අහිභවා ආමිෂය පමණක් මතු වී පැවැත්තේය. ශුද්ධාවෙන් ආමිෂ පූජාවේ යෙදෙන අතර ඊට වැඩි උතන්දුවකින් පුනිපත්ති ශාසනය ආරක්ෂා කිරීමේ වැදගත්කම සලකා බුරුම ජාතික හිකුෂූන් වහත්සේ පුවලිත කළ භාවනා මාර්ගයට විරුදුව නෙවන අභියෝගයක් ද එල්ල විය. බෞද්ධ භාවනා තුමය හා අළුත් බුරුම භාවනාව නමින් 1958 දී උගත් ධම්ධර නාහිමිවරුන්ගේ ලිපි ඇතුලත් පොතක් පල කිරීමෙන් මේ විරෝධතාව දැඩිව එල්ල කරන ලදී. භාවනා මධාස්ථාන සෝවාන් පැක්ටරි නමින් හැඳින්වූ එම පොත රේරුකාතේ තාහිමියන්ගේ භාවතා පැක්ටරි නමින් හැඳින්වූ එම පොත රේරුකානේ තාහිමියන්ගේ භාවතා පොත් ද ඊට අනුබල දෙනියයි නිර්දය විවේචනයට ලක් කළහ. (මේ සතිපට්ඨාන භාවනා විවේවනය ලියවුණේ ඊට පිළිතුරු වශයෙනි.)

මේ සියලු විරෝධතා වලට කරුණු සහිතව පිළිතුරු දීමෙත් හා තොබියව සසුත් කටයුතු වල යෙදීමෙත් කලක් යන විට සතා පැහැදිලි කිරීමට හැකි විය. හුදු තම කුියා මාර්ග සසුතේ පැවැත්මට මිස ලාහ සත්කාර ලැබීමේ මහක් නොවත බව අල්පේච්ඡ ජීව්කාවෙත් තහවුරු කළ විනයාලංකාර පරපුර කුමයෙන් සියල්ලන්ගේ පුසාදයට පත් වූහ.

ඇමරිකත් ජාතික හෙත්රි ස්ටීල් ඕල්කට් තුමා, ටිබෙට් ජාතික ඇස්. මහිත්ද හිමි ආදීත් කළ ජාතික ආගමික මෙහෙවරට නොදෙවෙති ශාසන පුතරුදයක් කළ විනයාලංකාර හිමියත්, අල්පේච්ඡව හා නිශ්ශබ්දව තම කටයුතු කළ නිසාම ඉතිහාසයේ සටහත් නොවීය. රුවත්වැලි සෑ වූඩාමාණිකා සැපයීම. ශී දළද මාලිගයට විහාර මත්දිරයක් තැතීම. උ ත' වහත්සේ නිසා භාවතා තුම පුචලිත වීම තුළ ඇති වූ සසුත් දියුණුව එසේ අමතක කළ හැකි නොවේ. උත් වහත්සේගේ සිසු පරපුරිත් ඇති වූ ශාසත දීපක කටයුතු අතර භාවතා මධාස්ථාන සහ රේරුකාතේ මහ තාහිමියන්ගේ දහම් පොත් සම්පාදනය ද විශේෂ ස්ථානයක් ගනී.

ඒ අතරම මිෂතාරී අධාාපතයෙන්, දේශීයත්වය අමතක කර. බුද්ධාගමන්, ජානිකත්වයන් හැල්ලුවට ලක් කරන්නවුනට පිළිතුරු දෙන්නටත්, ඒ සඳහා දේශීය උගතුන් ඇති කරගත් සංවිධානයන්ට උදව් දෙන්නටත් විතයාලංකාර පරපුර කටයුතු කර ඇති බව රේරුකානේ Non-Commercial Distribution නාහිමියන් **ඇස්. ඩබ්. ආර්. ඩී. බණ්ඩාරතායක ශීමතාණත් පිහිටවූ සිංහල මහාසභාවටපුාදේශීයව උදව් කිරීමෙන් හා සංඝරත්නය නමින් ධම්වීජය පුවත් පතට 1955 දී ලියූ ලිපි වලින් හා 'ජාතිය' පුවත් පතට ලියූ ලිපිවලින් පෙනේ.** 

මෙම පරපුරේ විශේෂ සේවාවක් කළ හිමිවරුන් වශයෙන් **අරංගල** සිරිධම්ම, උඩුවේ විමලරංසි, කහටපිටියේ සුමතිපාල, දෙව්නුවර සැාණාවාස, රේරුකාතේ අරියකුණ, ඇම්. යූ. ශී කවිශ්වර, රේරුකාතේ චන්දවීමල අා දී නාහිමිවරුන් සටහන් කළ හැකිය. එයිනුන් වඩා පුකට වන්නේ ජාතියට හා ආගමට වන සියලු අභියෝගයන්ට නොබියව පිළිතුරු දෙමින් ජනතාව අතර බුද්ධ ධම්ය ගැන හැහීමක් ඇති කිරීමට මහත් උත්සාහයක යෙදුණු රේරුකානේ චන්දවිමල නාහිමියෝය. උන් වහන්සේගෙන් පසු මහා නායක ධුරයට පත් **භේතේගම කලාහණසිරී** නාහිමියන් ද එය තහවුරු කරන්නට මහත් උත්සාහයක් ගනිති.

විදේශිකයන්ට නතු වීමේ සිට 20 වන සියවසේ මුල්භාගය දක්වා විදේශිකයන්ගේ ගැහැටට ලක්වූ බුදුසමය ඉන්පසු තවමත් නිසි සැලකිල්ල තො ලබා දුෂ්කරව රැකෙන බව නො රහසකි. අප රටේ අනනානාව රැකෙන එක් අංගයක් වූ බුද්ධාගම ඊට නිසි අයුරින් පෝෂණය කිරීමේ වගකීම දරණ අමාතාහංශයක් පවා නිබුණ ද, පැවරෙන අභියෝගය භාර ගන්නට තරම් සවිමත් මානසිකත්වයක් වගකිව යුත්තන් තුළ නොතිබීම නිසාදෝ බුද්ධාගමත්, හිකුෂූන් වහන්සේත් ඔවුන් තුළම හැල්ලුවට ලක්වනු කොතෙකුත් දක්නට ලැබේ. සිංහල බෞද්ධයින් වශයෙන් අනාහගම්වලට හා ජාතිකත්වයට ගරු කරන මුත් අපේ ම ආගම හා ජානිය පිළිබඳව හැල්ලුවෙන් සිතීම ජාතික අභාගායකි. **ව්විධාකාරයෙන් බෙදී සිටින ගියුෂූන්** වහත්සේත්. දේශපාලන නායකයනුත් නිසා සියලූ අනනාහත නසා ගන්නා ජාතියක් බවට පත්ව සිටීන අප ලාංකිකයන් වශයෙන් සමගි වීමේ අගය වටහා ගන්නේ කවද ද?

මේ පොත **විතයාලංකාර ගමන් මග** තමින් මුදුණය කිරීම අපේ මුල් අදහස විය. එහෙත් රේරුකානේ තාහිමියන් ලියූ පොත් හා ලිපි කීපයක එකතුවක් තාහිමියන්ගේ තමින්ම මුදුණය කරන විට එසේ වෙතස් තමක් ආරූඪ කිරීම අයෝගායයි කල්පතා කර, මෙතමින් මුදුණය කළෙමු. කෙසේ තමුත් මේ සියලු කෘතිවලින් පිළිබිඹු වන්නේ 'විතයාලංකාර ගමන් මග' බව පැහැදිලිය.

විතයාලංකාර හිමියන් පුමුඛ එම පරපුරෙන් වූ පුධාන සේවාවන් අතර පුනිපත්ති ශාසනය ඉස්මතු කිරීම (භාවනා හා ශීල සමාදනය) දළද මැදුරේ සංවර්ධනය, රුවන්වැලි සෑයෙහි සංවර්ධනය, ජාතික ආගමික කටයුතු පිළිබඳ උද්යෝගය, දහම් පොත් පත් සැපයීම පුධාන වශයෙන් අගය කළ හැකිය.

මේ පළ කිරීම විනයාලංකාර පරපුරටත්, රේරුකානේ නාහිමියන්ටත් පුණාමයක් වේවා. විනයාලංකාර ගමන් මග ශ්වේජින් නිකායික භික්ෂූන් වහන්සේට ආදර්ශයක් වේවා. සියලු බොදුනුවන්ගේ සතාාවබෝධයට උපකාරයක් වේවා.

මේ සංගුහය සකස් කිරීමේ ලා මා උනන්දු කර වූ රේරුකානේ මහ නාහිමියන් ගත් ආගමික කියාමාර්ග තවදුරටත් සරු කොට තහවුරු කරන්නට මහත් උත්සාහයක යෙදෙන විහාරාධිපති කිරිඔරුවේ ධම්මානඥ හිමියන්ටත්, සෝදුපත් කියවූ මාලනීටත්, සංශෝධිත පිටු සැකසීමේදී පරිගණක අකුරු ලංකළ හොරණ රූ මායා ගුැෆික් හි සාලිය ජයකොඩි මහතාටත්, මුදුණයෙන් සහාය වූ සිකුරු පුකාශක ගිහාන් අනුරංග ජයවධන මහතා ඇතුළු කායයී මණ්ඩලයටත් ස්තුති වන්ත වෙමි.

තිසරණ සරණයි!

සී. තනිප්පුලි ආරච්චි ගරු ලේකම් ශී චන්දවිමල ධර්මපුස්තක සංරකෂණ මණ්ඩලය

2008 ජූලි මස 26 වන දින, පොකුණුවිටදී ය.

## සතිපට්ඨාන භාවනා විවේචනය



### තිදුනය

### මේ පොත ලියුයේ කුමටද?

මා විසින් මේ පොත ලියුයේ භාවනා මධාස්ථානයක් අල්ලා ගැනීමේ අදහසින් ද නොවේ. අපට ඇති භාවනා මධාස්ථානයක් අතායත් අල්ලා ගනිතිය යන බිය නිසාත් නොවේ. අපට භාවනා මධාස්ථාන නැත. අප විසින් මේ භාවනාව පුහුණු කරවන පිරිසක් අනුත් අල්ලා ගනිත්ය යන බිය නිසාත් නොවේ. අප විසින් මේ භාවනාව කාටවක් පුහුණු කරවත්තේත් නැත. අඑත් දයක පිරිසක් අල්ලා ගැනීමටත් නොවේ.

මේ භාවනාව පුචාරය කරන **මහාසි** තෙරුන් වහන්සේ හා අපගේ ඇති සම්බන්ධයක් නිසා ද නොවේ. ඒ තෙරුන් වහන්සේ හා මා කතාකර ඇත්තේ එක් දිනයක් පමණෙකි. මේ භාවනාව පුහුණු කරවන භාවනා මධාස්ථානයන් හා අප අතර ඇති සම්බන්ධයක් නිසා ද නොවේ. මේ භාවනාව කරවන පුද්ගලයන් හා අපේ ඇති මිතු කමක් නිසා ද නොවේ. යම් කිසිවකු විසින් කරන ලද ආරාධනාවක් හෝ පෙළඹවීමක් නිසා ද නොවේ. මේ භාවනාවට විරුද්ධ අය හා අපගේ ඇති වෛරයක් නිසා ද නොවේ. ඒ අයට රිදවීමේ අදහසින් ද නොවේ.

මේ විවේචනයෙත් සමහරුත් ගේ සිත් රිදෙත්තටත් බැරි තැත. එසේත් තො වත පරිදි විවේචනයක් කිරීම අපහසු ය. කිසිවකුගේ තම් ගම් මෙහි සඳහත් කර තැත. එසේ කරත ලද්දේ ද හැකිතාක් අනුන්ගේ සිත් රිදවීමෙත් වළකිනු පිණිස ය.

කාලාන්තරයක් යටපත් වී තුබූ මේ භාවතා කුමය බුද්ධ ජයන්ති කාලයේ අප රටට පැමිණීමෙන් සිදු වූයේ ඉමහත් යහපතකි. දැනට මේ භාවතා කුමය පවත්තේ සුළු පිරිසක් අතේ ය. බලවතුන් තහත පුශ්තවලට සැහෙත පිළිතුරු දීගත්තට ඒ අය අසමර්ථ වුව හොත් සමහර විට මේ උතුම් හාවනා කුමය නැවතත් අප රටෙන් තුරන් වන්නට ඉඩ තිබේ. එසේ වුව හොත් අනාගත පරම්පරාවට ඉමහත් පාඩුවකි. මා විසින් මේ පොත ලියූයේ මේ හාවනා කුමය මේ රටෙන් තුරන් නොවී දීඝී කාලයක් පැවතීම පිණිසය.

මීට - ශාසනස්ථිකාමි,

රේරුකානේ චන්දවිමල ස්ථවිර

01-12-58

පොකුණුවිට

ශී විනයාලංකාරාරාමයේදී ය.

## සතිපටඨාන භාවනා විවේචනය

තමෝ තස්ස හගවතො අරහතො සම්මා සම්බුද්ධස්ස

තසමා තිහ තවං බාහිය! ආදිමෙව ව්සොධෙහි කුසලෙසු ධමෙමසු. කොචාදි කුසලාතං ධමමාතං? සීලකදව ව්සුද්ධං දිට්ඨී ච උජුකා. යතො බො තෙ බාහිය සීලකදව ව්සුද්ධං හව්සසති දිට්ඨී ච උජුකා, තතො තවං බාහිය සීලං තිසසාය සීලෙ පතිට්ඨාය වතතාරෝ සතිපටඨානෙ භාවෙයාහසි.

(සතිපට්ඨාන සංයුතන)

තේරුම :-

බාභියය! එසේ නම් කුශල ධම්යන් කෙරෙහි මුලම පිරිසිදු කර ගනුව. කුශල ධම්යන්ගේ මුල කවරේද? පිරිසිදු ශීලයන් සෘජු වූ දෘෂ්ටියන් ය. බාහියය! යම් කලෙක නුඹට පිරිසිදු ශීලයන් ඇද නැති දෘෂ්ටියන් ඇතිවන්නේ ද එකැන් පටන් නුඹ ශීලය නිසා ශීලයෙහි පිහිටා සතර සතිපට්ඨානයන් භාවනා කරන්නෙහි ය.

යෙ තෙ භිකඛවෙ! භිකඛු නවා අවිරපබබජීතා අධුනාගතා ඉමං ධමමවිනයං තෙ වො භිකඛවෙ! භිකඛු වතුනනං සතිපටඨානානං භාවනාය සමාදපෙතබබා නිවෙසෙතබබා පතිටඨපෙතබබා

(සතිපට්ඨාන සංයුතන)

තේරුම :

මහණෙති! ළහදී පැවිදි වූ ළහදී මේ සස්තට ආවා වූ යම් ඒ අලුත් භිඤුහු වෙත් නම්, කොප විසින් ඒ භිඤූහු සතර සතිපට්ඨානයන් භාවනා කිරීමෙහි යෙදවිය යුත්තාහු ය, පිහිට විය යුත්තාහුය.

### වතුසු භිකබවෙ! සතිපටඨානෙසු සුපපතිට්ඨිත විතතා විහරථ

(සතිපට්ඨාන සංයුතන)

#### තේරුම:

මහණෙනි! සතර සතිපට්ඨානයන්හි මනා කොට පිහිටුවා ගත් සිත් ඇතිව වාසය කරව්.

මේ සූතු ධම්වලින් දැක්වෙන්නේ එක් එක් පුද්ගලයකු විසින් සතිපට්ඨාන සතර ම භාවනා කළ යුතු බව ය. තවත් සූතු බොහෝ ගණනක ම එක වර ම සතිපට්ඨාන සතර ම භාවනා කළ යුතු බව හා එසේ කිරීමෙන් ලැබෙන අනුසස් ද වදරා තිබේ.

යො හි කොවි හිකබවේ! ඉමෙ වතතාරො සතිපටඨානෙ එවං හාවෙයා සතතවසානි තසා දිවිනනං ඵලානං අඤඤතරං ඵලං පාටිකඩබං, දිටෙඨව ධමෙම අඤඤා, සති වා උපාදිසෙසෙ අනාගාමිතා

යතාදීත් මහා සතිපට්ඨාත සූතුයෙහි සත් වස පටත් සත් දවස දක්වා ඒ ඒ කාල පරිච්ඡේදයන්හි හාවතා කිරීමෙත් ඒ ආත්ම හාවයේ දී ම මගපල ලැබෙත බව දක්වා වදරා ඇත්තේ ද ආනාපානාදි එක් හාවනාවක් කිරීමෙන් නොව සතිපට්ඨාන සතර ම හාවනා කිරීමෙන් ය.

තොයෙක් සූනුවල සතර සතිපට්ඨාන භාවතාවක් දැක්වෙත තුමුත් ඒ භාවතාව කළ යුතු ආකාරය පැහැදිලි ලෙස විස්තර කර ඇති සූනු ධම්යක් නැත්තේ ය. **විශුද්ධිමාග්යෙහි ද** ඒ ගැන කිසිවක් සඳහන් කර නැත්තේ ය. අන් අටුවාවක ද එය විස්තර කර නැත.

අලුත පැවිදි වූ කුලපුතුයන් සතර සතිපට්ඨාන භාවනාවෙහි යෙදවිය යුතු බව වදරා තිබීමෙන් සිතන්නට ඇත්තේ පෙර බුද්ධ කාලයෙහි හා එයට සමීප අතීත කාලයෙහිත් විසූ භිඤූන් වහන්සේලා සැම දෙන ම සතර සතිපට්ඨානය භාවනා කරන සැටි දැන සිටින්තට ඇතය කියා ය. හැම දෙන ම දත්තා පුසිද්ධ කරුණු පොතපතට ඇතුළු කිරීමෙන් වැඩි පුයෝජනයක් නැති නිසා Non-Commercial Distribution අතීතයේදී සතර සතිපට්ඨාන භාවනාව කළ යුතු ආකාරය ගැන විස්තරයක් පොත පතට ඇතුඑ නො කළා විය හැකි ය.

සතර සතිපට්ඨාන භාවනාව ගැන බුද්ධ දේශනාවෙහි තොයෙක් තැන්වල සඳහන් වන බැවින් ඒ භාවනාව කරන කුමය ගැන කලක් ම අපි විමසිල්ලෙන් විසුවෙමු. ඒ ගැන දන්නා එක ද යෝගාවචරයෙක් අපට මුණ තො ගැසිත. පසුගිය කාලයේදී **බුද්ධරක්ඛිත** නමැති වංග භික්ෂුවක් අප වෙත පැමිණ, අභිධම්ය උගෙන, භාවනා පුහුණු කිරීම සඳහා බුරුමයට ගියේ ය. බුරුම යෙහි සුපුසිද්ධ කම්ස්ථානාවායෳීවරයකු වන **මහාසි** තෙරුන් වහන්සේ වෙත එළඹ, කමටහන් පුහුණු කළ ඒ වඩග භිකුෂුව විසින් මහාසි තෙරුන් වහන්සේ විසින් බුරුම බසින් සම්පාදනය කර තුබූ විදශීනා භාවනා කුමය නමැකි පොත අප වෙත එවන ලදී. එය පිටු 800 ක් පමණ ඇති විශාල ගුන්ථයෙකි. එහි විස්තර කර තුබුණේ සතර සතිපට්ඨාන භාවනාව ය. එයින් අපි සතර සතිපට්ඨානයන් භාවනා කළ යුතු සැටි දැනගතිමු.

මහාසි තෙරුන් වහන්සේගේ භාවනා පොතෙහි දක්වා ඇත්තේ දැනට ඇතමුන් විසින් "**අලූත් බුරුම භාවනාවය**" යි නම් කොට නින්ද කරන, ව්වේචනය කරන, වාද කරන උදර මාංසයේ පිම්බීම හැකිලීම සිහි කිරීම මුල්කොට කරන හාවනාව ය. ඒ පොත කියවීමේදී එහි දැක්වෙන උදරයේ පිම්බීම් හැකිලීම් දෙක සිහි කරමින් විසීම ගැන තුබූ අනුශාසනය ගැන අපට ද විමකි ඇති විය. අන්කිසි පොතක එබදු භාවනාවක් ගැන සඳහන් වී තුබුණා නුදුටු බැවින් එය දුටු සැටියේ නම් අපට ද පිළිගත නො හැකි විය. එහෙත් යමක් එක වරට ම අත්හැර නො දමා වැඩිදුර විමසීම අපගේ සිරිකක් වූ බැව්ත් ඒ පොක අවසන් වන තුරු ම කියවූයෙමු. ඇතැම් ස්ථාන කීප වාරය බැගින් ද කියවා බැලීමු.

පරීකෂාකාරීව පොත කියවා බැලූ පසු පිම්බීම් හැකිලීම් පිළිබඳ භාවනාව ගැන අපට ඇති වූ අපුසන්න භාවය දුරු විය. වැඩිදුරටක් විමසීම් වශයෙන් අපි ද ඒ හාවනාව පුරුදු කර බැලු වෙමු. ඉත් පසු අප දැන සිටින විදශීනා කුම අතුරෙත් ඉක්මනින් Non-Commercial Distribution

ඵල ලැබිය හැකි හොඳ ම විදශීනා කුමය මහාසි තෙරුත් වහත්සේ ගේ පොතේ දැක්වෙන කුමය බව අපට අවබෝධ විය.

යුද්ධ දූර්භිකෂාදි අන්තරායයන් නිසා අප රටේ බුදුසස්න වරින් වර පිරිහී ගියේ ය. ඒ නිසා මේ සතිපට්ඨාන භාවනා කුමයක් අප රටෙන් තුරන් වන්නට ඇත. මෙය අප රටෙන් තුරන් වුව ද බුරුමයේ ඇතැම් වනගත භිකුෂූන් වහන්සේලා අතර පැවැත්තේ ය. එහෙත් ඒ ගැන ඒ රටේ ද පුසිද්ධියක් නො තිබිණ. මෙයට සතළිස් වසකට පෙර අපිදු බුරුමයේ අවුරුදු ගණනක් විසුවෙමු. එහෙත් ඒ කාලයේදී මේ භාවනාව ගැන අපට අසන්නට නො ලැබිණ. මේ භාවනාව පුසිද්ධියට පැමිණියේ බුද්ධ ජයන්ති කාලයේ ය. බුද්ධ ජයන්ති කාලයේ සිදු වූ දේ වලින් මේ භාවනාව පුසිද්ධියට පැමිණීම ඉතා උසස් කරුණක් හැටියට සැලකිය හැකිය.

ව්වේචනය කිරීම පුයෝජනවත් කරුණෙකි. යම් කිසිවක් ව්වේචනය කළ යුත්තේ ඒ දෙය පිළිබඳ මනා දැනුමක් ඇති කර ගෙන ය. තො දන්නා දේ ගැන කරන බොරු ව්වේචන වලින් ලොවට වන්තේ නපුරෙක් ම ය. මහාසි තෙරුත් වහන්සේ විසිත් පුචාරය කර ඇති සතිපට්ඨාන භාවනාව පිළිබඳ ව්වේචන ගණනක් ම අපට කියවන්නට ලැබිණ. ඒවායින් අපට පෙනීගියේ ඒවා මහාසි තෙරුත් වහන්සේ ගේ සතිපට්ඨාන භාවනා ගැන කිසිවක් නො දැන කළ විවේචන බවය.

බොහෝ දෙනකුත් මේ භාවතාව විවේචනය කරත්තේ පුාතිහායාී පාත්ත තැත් කරන ඇතැම් නූගත් උපාසක අම්මලා ගේ ඉරියව් බැලීමෙත් හා නූගත් උපාසක අම්මලා ගේ හා පිස්සත් ගේ කියුම් අනුවය. යමක් ගැන විවේචනය කරන හොත් කළ යුත්තේ එහි අග මුලවත් දැනගෙන ය. ඇතැමුත් මේ භාවතාව විවේචනය කරන්නේ මෙය මහාසි තෙරුත් විසින් ම උපදවා ගත් අඑත් භාවතාවක් ලෙසය.

මහාසි තෙරුත් ගේ හාවතා පොතෙහි කියා තිබෙන්නේ අවුරුදු කිසක් පමණ කාලයක් මේ හාවතාව තමත් වෙතට පැමිණෙත අයට පුහුණු කරවා දීමෙත් ඒ ගැත මතා පලපුරුද්දක් Non-Commercial Distribution ලබා ඇති **ජේතවන සයාඩෝ** තමැති කම්ස්ථානාචාය<sup>8</sup> මහාස්ථවිර තුමකු යටතේ සාර මසක් වෙසෙමින් මේ භාවනා කුමය මහාසි ස්ථවිරයන් විසින් පුහුණු කරගත් බවය. මේ කාරණය කලින් දැන සිටියා නම් ඒ පින්වත්හු මෙය 'මහාසි තෙරුන්ගේ අලුත් භාවනාවකැ' යි නො කියනු ඇත. විවේචනය කිරීමේ දී තමන් විවේචනය කරන කාරණයෙහි අග මුලවත් දැන ගන්නට ඕනෑ ය කියන්නේ මෙබදු වැරදි ඇති නො වීමට ය.

එක්තරා වෘද්ධ ස්ථවිර තුමෙකු විසින් මහාසි ස්ථවිරයන් විවේචනය කර තිබෙන්නේ,

"ඒ බුරුම ස්ථවිර යටත්පිරිසෙයින් සමාධි ලක්ෂණයවත් තො දන්නා මොන ම භාවනාවක් වත් හරියට තො දන්නා හිස් පුද්ගලයකු සැටියට ය."

මානයෙන් ඉදිමී සිටින ඒ ස්ථවිරතුමා මහාසි ස්ථවිරයන් එසේ පහත් කොට කථාකරන නමුත් ඒ මහාසි නම් වූ බුරුම ස්ථවිරතුමා පඩිවරයෙකු හැටියටත්, ධම්ාචායෳීවරයකු හැටියටත්, ගුන්ථ කතිෘවරයකු හැටියටත්, කම්ස්ථානාචායෳීවරයකු හැටියටත්, ධම් දේශකයකු හැටියටත් ලංකා බුරුම දෙරටෙහි ම බොහෝ දෙනකුත් විසින් ගරු කරනු ලබන්නෙකි.

විවේචනය කරන සිංහල ස්ථවිරතුමා මහාසි ස්ථවිර තුමා මොකවත් තො දන්නකු බවට සාධක දෙකක් දක්වා තිබේ. ඉන් එකක් නම්,

මෛතී භාවතාවෙත් ලැබෙත උපචාර සමාධිය ගැන මහාසි තෙරුත් වහත්සේගෙත් ඇසුවාම මෛතී භාවතාව ගැන පලපුරුද්දක් තමාට තැතය යි මහාසි ස්ථවිරයන් විසින් කියන ලදය යන්නය.

ඕනෑම පුශ්තයක් ඇසුවාම ඒ ගැන තමන්ට දැනුම නැතක් බොරු ඇද බා තමන් ගේ තත්ත්වය රැකගන්නට උත්සාහ කරන්නෝ රටේ බොහෝ ය. මහාසි තෙරුන්ගේ ඉහත කී පිළිතුරෙන් අපට සිතා ගන්නට ඇත්තේ, ඒ ස්ථවිර තුමා නො දන්නා දේ දන්නකු Non-Commercial Distribution ලෙස පෙනී සිටීම සඳහා බොරු නො කියන තමා හරියට ම දන්නා දෙයක් පමණක් කියන අවඬක පුද්ගලයකු බවය.

බොහෝ භාවතා ඇත්තේ ය. ඒ හැම භාවතාවක් ම හැම දෙනා ම තො කරති. ඒ ඒ පුද්ගලයා විසින් හරියට දන්නේ තමන් පුරුදු පුහුණු කළ භාවතා ගැන පමණකි. මෛතී භාවනාව සාමාතායෙන් භාවතා කරන සැමදෙනා විසින් ම කරන භාවනා වෙකි. ඒ නිසා මෛතී භාවතාවත් මහාසි තෙරුන් වහන්සේ විසින් කරන්නට ඇතුවාට සැකයක් නැත. එහෙත් සතිපට්ඨාන භාවනාව තමන් ගේ පුධාන කම්ස්ථානය සැටියට භාවිත කරන මහාසි තෙරුන් වහන්සේ මෛතී භාවනාවෙන් සමාධියක් ඉපදවූ කෙනකු තො විය හැකිය. එබැවින් අසන පැනයට අවඬකව පිළිතුරු දෙන උන්වහන්සේ මෛතී සමාධිය ගැන තමන්ට පුරුද්දක් නැති බව පවසන්නට ඇත. මේ කරුණ මහාසි තෙරුන් වහන්සේ ගේ තත්ත්වය පහත් කිරීමට ඉදිරිපත් කර ගැනීම අනුවණ කමක් නො වන්නේ ද?

මහාසි තෙරුත් ගේ භාවතා කුමයෙහි පිම්බීම හැකිලීම සැපීම හිදීම සිටීම යතාදි තොයෙක් දේට සිත යැවීමක් ඇතය, අරමුණෙත් අරමුණට සිත යවන භාවතාවකින් සමාධියක් තො ලැබිය හැකි ය, මෙබළ භාවතාවක් උගත්වත බැවිත් මහාසි ස්ථව්රයත් සමාධි ලකෂණය දැනුමෙහි පවා අසමර්ථයකු ලෙස මේ අනුව සැලකිය හැකිය

යනු මහාසි ස්ථවිරයන් පහත් කොට දැක්වීමට ඔසවා ගෙන සිටින අනික් කරුණ ය. මෙයින් පෙනෙන්නේ මහාසි ස්ථවිරයන් නොව, කොතෙක් භාවනා කළාය කියතත් මේ විවේචකයන් වහන්සේ ම සමාධි ලකුෂණය නො දන්නා බවය.

සමාධිය ලැබීමට එක අරමුණක් ම ගන්නේ ශමථ භාවනා කරන්නවුන් විසින් ය. සමාධිය එක අරමුණකින් ම ලැබිය හැකි බොහෝ අරමුණුවලින් නො ලැබිය හැකියක් නොවේ. විදශීනා යානිකයන්ට සමාධිය ලැබෙන්නේ නොයෙක් අරමුණු වලින් Non-Commercial Distribution ම ය. "බොහෝ අරමුණුවලින් සමාධිය නො ලැබිය හැකි ය" යන අදහස මේ විවේචකයාණන්ගේ මුලාවෙකි. විදශීනා යානිකයා ගේ සමාධිය බුදුන් වහන්සේ විසින් වදරා ඇත්තේ මෙසේ ය.

කතමා ව භිකබවේ! සමාධි භාවනා භාවිතා බහුලිකතා ආසවානං බයාය සංවතතති? ඉධ භිකබවේ! භිකබූ පඤවුපාදනකඛනෙධසූ උදයබබයානුපසසි විහරති ඉති රූපං ඉති රූපසස සමුදයො ඉති රූපසස අභ්ථියාමො, ඉති වෙදනා ඉති වෙදනාය සමුදයො ඉති වෙදනාය අභ්ථියාමො, ඉති සෘඤාදා ඉති සෘඤාදාය සමුදයො ඉති සෘඤාදාය අභ්ථියාමො, ඉති සිඤාදාණ ඉති සිඤාදාය සමුදයො ඉති සඩබාරානං අභ්ථියාමො, ඉති විඤඤාණ ඉති විඤඤාණසෙ සමුදයො ඉති විඤඤාණසෙ අභ්ථියාමොති. අයං භිකබවෙ! සමාධි-භාවනා භාවිතා බහුලිකතා ආසවානං බයාය සංවතතති

(අංගුතතර නිකාය වතුකකනිපාත)

මහණෙති! වඩතා ලද්ද වූ තැවත තැවත වඩතා ලද්ද වූ කිතම සමාධියක් ආශුවයන්ගේ ක්ෂයය පිණිස පවතී ද? මහණෙති! මේ සස්තෙහි මහණ තෙමේ මේ රූපයය, මේ රූපයා ගේ ඉපදීමය, මේ රූපයා ගේ තිරෝධයය, මේ වේදනාවය, මේ වේදතාවේ ඉපදීමය, මේ වේදනාවේ තිරෝධයය, මේ සංඥාවය, මේ සංඥාවගේ ඉපදීමය, මේ සංඥාව ගේ තිරෝධය ය, මේ සංස්කාරයෝ ය, මේ සංස්කාරයන්ගේ ඉපදීම ය, මේ සංස්කාරයත් ගේ තිරෝධය ය, මේ සංස්කාරයන්ගේ ඉපදීම ය, මේ සංස්කාරයත් ගේ තිරෝධය ය, මේ විඤ්ඤාණය ය, මේ විඤ්ඤාණයා ගේ ඉපදීමය, මේ විඤ්ඤාණයා ගේ තිරෝධය ය, කියා පඤ්චූපාදනසකඣයන්ගේ ඉපදීම් බිදීම් දෙක බලමිත් වෙසේද මහණෙති! වඩතා ලද තැවත තැවත වඩතා ලද මේ සමාධි භාවනාව ආශුවකෂය පිණිස පවතී ය යනු එහි තේරුම ය.

අරමුණු එකින් එකට සිත යවමිත් කරන සමාධි භාවතාවක් ඇති බව මේ දේශතාවෙත් තො පෙතේ ද? ඉහත කී දේශතාවෙත් දැක්වෙත්තේ විදශීකයා ගේ සමාධි භාවතාව ය. මහාසි තෙරුත් වහත්සේ උගත්වත සමාධිභාවතාවක් මෙය ම ය. උදර මාංශයේ පිම්බීම හැකිලීම සිහිකිරීම් වශයෙත්

21

යෝගාවචරයා කරන්නේ රූප හා ඒවායේ ඉපදීම බිඳීම බැලීම ය. තමන් ගේ නො දැනීම ම පණ්ඩිත කම වශයෙන් ගෙන දතුවන්ට ගැරහීම නුසුදුසු ය.

මහාසි තෙරුත් වහත්සේ වතාහි බොහෝ දෙතකුත් විසිත් අධිගම ලාභියකු ලෙස සලකත කෙනෙකි. එබදු සැලකීමක් ඇති වී තිබෙත්තේ ඒ තෙරුත් වහත්සේ වතීමාන භිකුෂූත් අතුරෙත් විශේෂයෙන් සිල්වත් ගුණවත් ස්ථවිර තමක් වී සිටිත නිසා ය. අධිගම ලාභය කෙසේ වුවත් ඒ තෙරුත් වහත්සේ විශේෂයෙන් සිල්වත් ගුණවත් උගත් ස්ථවිර නමක් ලෙස අපිදු පිළිගනිමු. එබදු උසස් ගුණවත් පුද්ගලයකු මොකවත් නො දන්නා මෝඩයකු කොට පහත් කොට කථා කිරීම, එසේ කරන තැනැත්තාට ම නපුරක් වන කරුණක් බව සැලකිය යුතු ය.

පුරිසසාහි ජාතසස - කුඨාරි ජායතෙ මුඛෙ යාය ජිඥති අතතානං - බාලො දුඛහාසිතං හණං

> යො නිඥියං පසංසති තං වා නිඥති යො පසංසියො විචිතාති මුඛෙත සො කලිං කලිතා තෙන සුඛං න විඥති.

මේ භාවනාව පුරුදු කරවන බුරුම තෙරුන් වහන්සේලා පහත් කොට දැක්වීම සඳහා ඇතමුන් ඔසවා ගෙන එන තවත් ආයුධයෙක් වෙයි. මෙය බුදු දහම ගැන සෑහෙන දැනුමක් නැති ජනයා මුළා කිරීමට නම් ඉතා ම හොඳ අව්යෙකි.

එනම් :– ''සමාාක් සමාධිය ඉපදවිය හැකි වීමට සත්ත්ව ගුණය ඇති කරන ආහාර වුවමනා ය. මස් මාංස අනුහව කිරීමෙන් ඇති වන්නේ රජෝ ගුණ දෙකය. සත්ත්ව ගුණය ඇති වන්නේ නැත. ආහාර සම්බන්ධයෙන් පරෙස්සම් නො වන මේ බුරුම භික්ෂූන්ට සමාක් සමාධියක් තිබිය නො හැකි ය."

යනු ඔවුන් මහජනයාට දෙන්නට අදහස් කරන කරුණය. Non-Commercial Distribution සත්ත්ව ගුණ - රජෝ ගුණ - තමෝ ගුණ යන මේවා ඇත්තේ හිත්දි යෝග පොත්වලය. මේවා නිපිටකයෙහි සදහන් නැත. අටුවා ටීකාවලත් නැත. අන් බෞද්ධ ගුෂථවලත් නැත. සමාක් සමාධිය වැඩීමට ගත යුතු ආහාර මේවාය, නො ගත යුතු ආහාර මේවාය කියා ආහාර පිළිබඳ විවේචනයක් බුදු දහමෙහි නැත. බුදුන් වහන්සේ විසින් යෝගාවචරයන්ට වදරා ඇත්තේ ආහාරයෙහි පමණ දැන ගත යුතු බව පමණෙකි.

හොජනෙ මතනඤඤූතාව **සෙබ සුතුයෙහි** විසතර කර තිබෙන්නේ මෙසේ ය.

කථඤව මහානාම! අරිය සාවකො හොජනෙ මතතඤ්ඤ හොති? ඉධ මහානාම! අරියසාවකො පටිසඩබායොනිසො ආහාරං ආහාරෙති තෙව දවාය ත මදය ත මණ්ඩනාය ත විහසනාය යාවදෙව ඉමසස කායසස යිතියා යාපනාය විහිංසුපරතියා බහමවරියානුගගහාය ඉති පූරාණඤව වෙදනං පටිහංබාම් තවඤව වෙදනං ත උපොදෙසසාමී යාතුා ව මෙ හවිසසති අතවජජතා ව ථාසු විහාරෝවා ති. එවං බො මහානාම අරියසාවකො හොජනෙ මතතඤ්ඤ හොති.

මේ ආහාරය වළඳත්තේ කුීඩා කළ හැකිවීම පිණිසක් තො වේ ය, මද වඩනු පිණිසක් නො වේය, ශරීරය ලස්සණ කර ගැනීමටක් නො වේය, ඇහ තර කර ගැනීමටක් නො වේය. මෙය වළඳත්තේ මේ ශරීරය පවත්වා ගැනීම පිණිස ය, දිවි පවත්වා ගැනීම පිණිස ය, නිරාහාරතවය නිසා වත දුක් වේදතා වළකා ගැනීම පිණිස ය, මේ ආහාරය වැළඳීමෙන් පරණ වේදතා ද නැති කර ගනිමි ය, අලුක් වේදනා ද වළකා ගනිමි ය, මේ ආහාරයෙන් මාහට යැපිය හැකි වත්තේ ය, පමණට වැළඳීමෙන් නිරවදාකාව ද වත්තේ ය, සැප විහරණය ද ඇති වත්තේ ය යි නුවණින් අහර වළඳන කැනැත්තා හෝජනයෙහි පමණ දන්නේ වන්නේ ය යනු ඉහත දැක්වූ පාඨයේ අදහසය.

දැහැමිත් ලද කිතම් ආහාරයක් වුව ද කියන ලද පරිදි තුවණින් සලකා වළඳත හිකුළුවට සමාධිය ඇති කර ගැනීමට කිසි බාධාවක් තො වත්තේ ය. යෝගාවචරයන්ගේ හෝජනය පිළිබඳව සැරියුත් මහතෙරුත් වහන්සේ විසින් මෙසේ වදරා ඇත්තේ ය. අලලං සුකබං වා භුඤ්ජනෙතා ත බාල්හං සුභිතො සියා, ඌතූදරො මිතාහාරො සතො හිකබූ පරිබබජෙ. චතතාරො පඤුව ආලොපෙ අභුතවා උදකං පිවෙ අලං ඵාසු විහාරාය පහිතතතසස හිකබුතො

(සාරිපුතකථෙර ගාථා)

මේ ගාථාවලින් දැක්වෙන්නේ යෝගාවචරයන් විසින් හොඳට ම කුස පිරෙත තෙක් ආහාර තො ගත යුතු බවත්, බත් පිඩු සතරක් පහක් නො වළඳ ඒ වෙනුවට පැන් පානය කළයුතු බවත් ය. කිනම් ආහාරයකින් වුවත් හොඳට ම බඩ පුරවා ගැනීම යෝගාවචරයන්ට නුසුදුසු ය.

බෞද්ධ පොතපතෙහි යෝගාවචරයත් පිළිබඳව ආහාර විවේචනයක් ඇත්තේ රාතිකාලයේ සොහොත් වල භාවතා කරත යෝගාවචරයන් ගැන පමණෙකි. අමනුෂායන් කැමති වන තෙලින් පිසූ ආහාර පිටියෙන් පිසූ ආහාර මස් මාලු ආදිය සොහොන්වල භාවතා කරන්නවුන් විසින් තො ගත යුතු බව විශුද්ධිමාගීාදියෙහි කියා තිබේ. දෙවියන් අදහන හිණදි යෝගීහු මස් මාලු දෙවියන් තො කැමති ආහාරයක් යයි සලකා ඒවායින් වැළකෙති. බෞද්ධ යෝගීහු දෙවියන් අදහන්තෝ නො වෙති. ධම්යෙන් ලැබෙන, තමාගේ ශරීරයට අපථා තො වන, කවර ආහාරයක් වුව ද බුද්ධාගමේ සැටියට භාවතා කරන තැනැත්තාට සුදුසු ය.

#### සමාක් සමාධිය හා මිථාා සමාධිය

මහාසි තෙරුන් වහන්සේ ගේ භාවනා කුමයෙන් ලබන සමාධිය ඇතැම්හු මිථාා සමාධියකැයි පවසකි.

එසේ පවසන්තේ ඒ අය සමාක් සමාධි - මිථාා සමාධි දෙක තො හඳුනන නිසා හෝ ඊෂ්ඨාව නිසා හෝ විය හැකිය. මිථාා සමාධිය යයි කියනුයේ අකුශල චිත්තයන්හි යෙදෙන ලෝහ සහගත වූද, ද්වේෂ සහගත වූද, මෝහ සහගත වූද, එකගගතා චෛතසිකයටය.

මහාසි තෙරුත් වහත්සේ ගේ කුමයට භාවතා කරත පිත්වතුත්, උදරමාංශයෙහි සිත පිහිටුවා ගෙන ඒ භාවතාව කරන්නේ පළමුව ශීලයෙහි පිහිටා, රත්තතුය වැද, තමාගේ ජීවිතය බුදුත් වහත්සේට පූජා කොටය. බුදුරජාණත් වහත්සේ වදළ මහ ගමත් කොට තිවත් ලැබීමේ අදහසිත් ය. රූපය පිරිසිද දත්තා විදශීතාඥනය ඇතිකර ගැනීම පිණිස ය. සමාධිය හා සිහි නුවණ දියුණු කිරීම පිණිස ය. කාමච්ඡඥාදි නීවරණයන් කෙරෙත් තමාගේ සිත පිරිසිදු කිරීම පිණිස ය.

උදරමාංශය අරමුණු කරමින් භාවනා.කරන යෝගාවචරයා ගේ සමාධිය මිථාාා සමාධියක් වන්නට නම්, උදරමාංසය අරමුණු කරන ඒ සිත අකුශල චිතතයක් විය යුතුය. මේ කියන සැටියට නම් කඳුබොඩ ආදි භාවනා මධාස්ථානවල භාවනා කරන අය භාවනා කරමියි කියමින් අකුසල් රැස් කරනවා විය යුතුය. යම්කිසි සිකක් අකුසල් වන්නට නම්, ඒ සිත ලෝහයෙන් හෝ ද්වේෂයෙන් හෝ මෝහයෙන් හෝ යුක්ත විය යුතුය. ඉහත කී පරිදි ශීලයෙහි පිහිටා භාවනා කරන පින්වතුන් ගේ සිත ලෝහාදියෙන් යුක්ත වන සිතක් විය හැකි දැයි නුවණින් සලකා බැලිය යුතුය. ලෝහයෙන් තොර වූ ද්වේෂ මෝහ මාන දෘෂ්ටි ඊෂාීාදි අකුශලයන් ගෙන් තොර වූ ඒ යෝගාවචරයන්ගේ භාවනා චිත්තය කවරාකාරයකින් වත් අකුසල් විය නො හැකිය.

ආශ්චාස පුශ්චාස දෙක හා කෙස් ලොම් ආදි ශාරීරික කොට්ඨාසයන් අරමුණු කරන හාවනා සිත් සමාක් සමාධියෙන් යුක්ත වන කුසල් සිත් වේ නම්, උදර මාංශය අරමුණු කරන සිත් මිථාහ සමාධියෙන් යුක්ත වන අකුසල් සිත් වන්නට කිසි ම කරුණක් නැත. උදර මාංශය අරමුණු කරන සිත පමණක් ඇතැම් හවතුන්ට අකුසල් සිතක් සැටියට පෙනීම ඔවුන්ගේ ඊෂ්‍රීහව නිසා ම සිදු වන්නක් විය යුතුය. මහාසි තෙරුන් වහන්සේ ගේ කුමය අනුව හාවනා කිරීම මිථාහ සමාධි පුතිපදවකැයි කීම, කුශලය - අකුශලය වශයෙන් දැක්වීමකි. කුශලය අකුශලයක් කොට දක්වා ලෝකයා මුළා කරවීම ඒ හවතුන්ට මෙලොවදී කෙසේ වුවත් පරලොවදී නම් නපුරක් වන කරුණකි.

## කැලේ තිබෙන කුණු පාරට ඇද දැමීම

එක්තරා ස්ථවිර තමකගේ භාවතා පුහුණු කරවීමට වශීකරණයකුත් යොදු ගෙන ඇති බව කියකි. ඒ තෙරුන් වහන්සේ භාවනා කරවන පිරිස්වල දැහලීම් - වෙවිලීම් - අත් එසවීම් - කෑ ගැසීම් - බිම ඇදවැටීම් - මූර්ඡාවීම් ආදිය ඇති බවකුත් කියති. වෙවුලා අත් ඔසවා සමාධි වීමක් ඇති බවකුත් කියති.

මහාසි තෙරුන් වහන්සේ ගේ හාවනා කුමයට ඒවායේ ඇති සම්බන්ධයක් නැත. වෙවුලන අත් ඔසවන සමාධියක් ඇති බවක් මහාසි තෙරුත් වහන්සේගේ භාවතා පොතෙහි කියා නැත. මහාසි තෙරුන් වහන්සේ ගේ කුමය අනුව සතිපට්ඨාන භාවතාව පුරුදු කරන **කඳුබොඩ - තලගල** ආදි භාවතා මධාාස්ථානවල ද වෙවුලා අත් ඔසවා සමාධිවීමක් නැත. මහාසි තෙරුත් වහත්සේගේ භාවතා කුමය පහත් කොට දැක්වීම සඳහා මේ අහක ඇති දේවල් ගෙන හැර දැක්වීම කැලේ තිබෙන කුණු පාරට ඇද දැමීම වැනි නො මනා කිුයාවෙකි. මේවා ඉදිරිපත් කොට කථා කිරීම මහාසි තෙරුන් වහන්සේ ගේ භාවතා කුමය ගැන මිනිසුන් කළකිරවීමට දුෂ්ට චේතනාවෙන් ම කරන වැඩකැයි සිතමු.

වශීකරණයක් ඇතය කියන තෙරුන් වහන්සේත් කරන්නේ මහජනයා ශීල භාවනා දෙක්හි යෙදවීම ය. ඇතමුන්ට එය මහ අමාරුවක් වී ඇතත් එයින් මහජනයාට වන අනථ්යක් ඇති බවක් අපට තම් තො පෙතේ. දහස් ගණත් ජතයා ඒ තෙරුත් වහත්සේගේ අනුශාසනය පරිදි ශීලභාවනා වාාාපාරයෙහි යෙදෙති. එය නපුරක් වන වැඩපිළිවෙළක් නම්, මෙතරම් විශාල ජනකායක් ඉතා කැමැත්තෙන් එයට සම්බන්ධ නො වනු ඇත. ඒ තෙරුන් වහන්සේ විසින් භාවනා කරවීමට වශීකරණ බලයකුත් යොදගෙන ඇතද තැත ද කියා අපි තො දතිමු. වශීකරණ බලයකින් වුව ද මහජනයා සුමග යවනවා නම්, ශීලයෙහි පිහිටවනවා නම්, මහජනයා ලවා භාවතා කරවනවා නම් එය නපුරක් ද? වශීකරණ බලයට යටත් වී සිල් රැකීම භාවනා කිරීම පවක් ද? Non-Commercial Distribution

#### භාවතා කරන්නවූන්ට වන අපහසුකම්

හාවතා කරත්තවුත්ට චිත්ත සමාධිය දියුණුවීමෙහිදී ශරීරදහය, ඩහදිය වැගිරීම, සත්ධිස්ථාතවල තද වේදතා ඇතිවීම, ඇහ වෙවුලත්ත හෝ පැද්දෙත්ත වීම, ඉදිකටුවලිත් අනිත්තාක් මෙත් දැනීම, කුඩා සතුත් ශරීරයෙහි ඇව්දිත්තාක් මෙත් දැනීම යතාදී උපදුව ඇතිවත බව මහාසි තෙරුත් වහත්සේගේ භාවතා පොතෙහි කියා තිබේ.

්තියම භාවතාව කිසි කරදරයක් තැති සැපදයක වැඩක්ය, මහාසි තෙරුත් වහත්සේගේ භාවතා කුමය වැරදි එකක් නිසා ඒ උපදුව ඇති වෙනවාය යි කියාද ඒ භාවතා කුමයට දොස් දක්වති.

එය ඊෂාීා පරවශව කියන්නක් නො වනවා නම්, ඒ පින්වතුන් විසින් කවදවත් හරියට භාවනාවක් කර නැති නිසා කියන දෙයකි. හරියට භාවනාවක් කර ඇති නම්, එයින් බොහෝ ශාරීරික දුක් වේදනා ඇති වන බව දන්නවා ඇත. භාවනා කරමියි කියා මඳ වේලාවක් සියලු සත්තවයෝ නිදුක් වෙත්වා, නිරෝගී වෙත්වා, සුවපත් වෙත්වා කියා හෝ, අත්පී ඉමස්මිං කායෙ කෙසා ලොමා නබා දන්තා යනාදිය කීවාට හෝ ආශ්චාස පුශ්චාස සිහි කළාට හෝ භාවනාවේ අමාරුකම් දැනෙන්නේ නැත.

භාවතාවෙත් ශාරීරික වේදතා ඇතිවත බව දැනෙත්තට නම් බද්ධපයාීඩකයෙන් හිඳ ශරීරය තිශ්චල කොට තබා ගෙත පැයක් දෙකක් කුමානුකූලව භාවතාවෙහි යෙදිය යුතු ය. පැය දෙක තුනක් තිශ්චලව හිඳ භාවතාවෙහි යෙදිය හැකි තත්ත්වයට ශරීරය සකස් කර ගැනීම එතරම් පහසු වැඩක් නොවේ. සමහරුත්ට දිවි හිමියෙන් උත්සාහ කොටත් ඒ තත්ත්වයට පැමිණෙත්තට තො ලැබේ. මහාසි තෙරුත් වහත්සේගේ කුමය අනුව භාවතා කරවත තැතකදී නම්, බොහෝ දෙනාට දින ගණනකදී ඒ තත්ත්වයට පැමිණිය හැකි වේ. ඒ තත්ත්වයට ඉක්මනිත් පැමිණෙත්තට ලැබෙන්නේ දුක් විදීමට පසුබට තො වන ධෛයාීවත් අයට පමණෙකි. ඇතැම් පින්වතුන් කියන පරිදි භාවතාව සැප ඇති ලෙහෙසි වැඩක් නම් හැමදෙනාම එය කරනු ඇත. හරියට කරතහොත් භාවනාවෙහි යෙදීම තරම් අමාරු වැඩක් තව නැති තරම් ය. භාවනා කළ යුතු අයුරු බුදුන් වහන්සේ විසින් වදුරා ඇත්තේ මෙසේ ය.:–

අපපටිවාති සුද හං භිකඛවෙ! පදහාමි, කාමං තවො ව තහරුව අට්ඨි ව අවසිසාතු සරිරෙ උපසුසාතු මංසලොහිතං, යං තං පූරිසථාමෙත පූරිසව්රියෙන පූරිසපරකකමෙත පතතබබං ත තං අපාපූණිතවා විරියසා සත්ථානං භවිසාතිති, තසා මය්හං භිකඛවෙ! අපාමාදධිගතා බොධි අපාමාදධිගතො අනුතතරො යොගකෙබමො.

තුම්හෙ වෙපි භිකඛවෙ! අපාටිවානං පදහෙයාාථ, කාමං තවො ච නහරු ච අට්ඨි ච අවසිසාතු සරීරෙ උපසුසාතු මංස ලොහිතං යං තං පූරිසථාමෙන පූරිසව්රියෙන පූරිසපරකකමෙන පතතබබං න තං ආපාපූණිතවා ව්රියසාස සන්ථානං භව්සාතිති"

(අංගුත්තර නිකාය දුක නිපාත)

මහණෙනි! සමත් නහරත් ඇටත් ඉතිරි වෙතොත් ඉතිරි වේවා, ලේ මස් වියලී යතොත් වියලී යේවා, යමකට පුරුෂ බලයෙන් පුරුෂ වියාෂීයෙන් පුරුෂ පරාකුමයෙන් පැමිණිය යුතු ද, එයට නො පැමිණ වියාෂී කිරීමෙහි නැවැත්මක් තො වන්නේ ය යි සලකා නො නවත්වා වියාෂී කරමි. මහණෙනි! එසේ වියාෂී කරන මා විසින් අපුමාදයෙන් සතර මාග්ඥානය හා සච්ඥතාඥානය අධිගමනය කරන ලද්දේ ය. ඒ අපුමාදයෙන් උත්තම නිච්චණය අධිගමනය කරන ලද්දේ ය.

මහණෙති, තෙපි ද සමත් තහරත් ඇටත් ඉතිරි වෙතොත් ඉතිරි වේවා, ලේ මස් වියලී යතොත් වියලී යේවා, පුරුෂ බලයෙන් පුරුෂ වීයාෳයෙන් පුරුෂ පරාකුමයෙන් යමකට පැමිණිය යුතු ද එයට තො පැමිණ වීයාෳයාගේ නැවැත්මක් තොවේය යි සලකා තො තවත්වා ම වියාෳ කරවිය යනු එහි තේරුම ය.

භාවතා කිරීම භෙවත් සමාධිය වැඩීම ඇතැමුත් කියන පරිදි සනීප ඇති ලෙහෙසි වැඩක් තම් බුදුන් වහන්සේ විසින් එසේ වදරණ සේක් ද? උත් වහන්සේ විසින් එසේ වදරා ඇත්තේ හරියට භාවතාවෙහි යෙදෙතොත් එය ශරීරයේ දහය හට ගෙන ලේ මස් Non-Commercial Distribution වියලී යන තරමේ දුෂ්කර වැඩක් වන බැවිනි. භාවනාවට විරෝධය පළ කරන මේ ආයුෂ්මතුන් වහන්සේලා භාවනා කර නැතත් පොත-පතවත් සැහෙන තරමට භාවිත කර තිබෙනවා නම්, භාවනාවේ අමාරුකම් දැන ගන්නවා ඇත. මහ ලොකුවට රටට අනුශාසනයට ඉදිරි පත් වන්නේ එසේත් නැතිවය. මහාසි තෙරුන් වහන්සේ ගේ සතිපට්ඨාන භාවනා කුමය විදශීනා භාවනා කුමයෙකි. ශමථ භාවනාවට ද වඩා විදශීනා භාවනාව බොහෝ අපහසුකම් ඇතියකි. ඒ බව **මහාසවවක සූතු අටුවාවෙහි** දක්වා ඇත්තේ මෙසේ ය.

විපසානං පටඨපෙතවා නිසිනනසා හි අද්ධානෙ ගවජනෙත ගවජනෙත තතර තතර අගගි උටඨානං විය හොති. කවෙජහි සෙද මුවවනති මතරකතො උසුමවටටි උටඨානං විය හොති. විතතං හතදකදති විහතදකදති විපරානදති.

මේ අනුවා පාඨයෙන් දැක්වෙන්නේ විදශීනාවෙහි යෙදී වාඩි වී ඉන්නා තැනැත්තා හට කල් යත් යත් ම ශරීරයේ ඒ ඒ තැන් ගිනි ගන්නාක් මෙන් වන බවත් කිසිලිවලින් ඩහදිය ගලන්නට වන බවත්, හිස මුදුනෙන් හුමාලය නගින්නාක් මෙන් වන බවත්, යෝගාවචරයා ගේ සිත වෙහෙසට පත් වන බවත් සැලෙන්නට පටන් ගන්නා බවත් ය.

මේ ගැන **මධාමනිකායේ දෙවධාවිතකක** සූතු අටුවාවේ ද මෙසේ කියා තිබේ.

යසස හි සමාධි තරුණො විපසසනා පි. තසස විපසසනං පටඨපෙතවා අතිවිරං නිසිනනසස කායො කිලමති, අනෙතා අගගි විය උටඨහති, කවෙජහි සෙද මුවවතති, මහථකතො උසුමවට්ටි විය උටඨහති, විතතං හඤෙති විහඤඤති විපඵණෙති.

මේ පාඨයෙන් දැක්වෙන්නේ ද සමාධිය හා විදශීනාව තො මේරූ අවස්ථාවෙහි යෝගාවචරයන්ට ඉහත කී උවදුරු ඇති වන බවය.

සමාධිය ලබන්තට උත්සාහ කරන්ත වුන්ට ඇති වෙනවාය යි මහාසි තෙරුන් වහන්සේගේ භාවතා පොතෙහි දක්වා ඇති නොයෙක් දුක් වේදනා ඉපදීම් Non-Commercial Distribution ආදී ලකෂණ බුදු දහමෙහි කොතැනකවත් පුකාශ වී තැතය යි.

මේ භාවනා විරෝධීහු මහ ලොකු දෙයක් කොට පවසති. මෙයත් ඒ ආයුෂ්මතුත් වහත්සේලාගේ මෝඩ කථාවෙකි. යමක් වත්නට ඒ දේ වෙතවාය කියා තථාගතයත් වහත්සේ විසිත් වදරා තිබෙත්තට ඕනෑ තැත. බුදුන් වහත්සේ වදරා ඇතත් තැතත් වෙත දේ වෙත සැටියට වත්තේ ය. තො වන දේ නො වත්තේ ය. මහාසි තෙරුත් වහත්සේගේ පොතෙහි ඒවා කියා තිබෙත්තේ අත් දැකීම් අනුවය.

පන්සාළිස් වසක් මුළුල්ලෙහි බුදුන් වහන්සේ දේශනය කළ ධම් සියල්ල දත් කෙනෙක් ලෝකයෙහි නැත. අද තිබෙන පිටකතුයට උන්වහන්සේ දේශිත ධම්වලින් දහසෙන් පංගුවකුදු දසදහසින් පංගුවකුදු ඇතුළත් වී නැත.

බුද්ධානං හි හතතානුමොදනා කාලෙපි ථොකං වඩෙඨතවා අනුමොදෙනතානං දෙසනා දිඝමජක්වීම නිකායපපමාණා හොති. පචජාහතතං පන සමපතත පරිසාය ධමමං දෙසෙනතානං දෙසනා සංයුතත අඩගුතතරික දෙව මහානිකායපපමාණාව හොති

යනුවෙන් මදක් දික් කොට දේශනය කරන බුදුන් වහන්සේ ගේ භූතතානුමෝදනාවක් දීඝමජ්ක්ටිම දෙනිකාය තරම් වන බවත් සවස් කාලයෙහි පැමිණෙන පිරිසට කරන ධම් දේශනාව සංයුතත අඩ්ගුත්තර නිකාය දෙක තරම් වන බවත් **අභථසාලිනී අටුවාවෙහි** කියා තිබේ. මේ නයින් බලන කල දැනට ඇති සම්පූණි සූතු පිටකය බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් එක දවසකදී දෙසන ධම්ය තරම්වත් තො වන බව දත හැකිය. බුදුන් වහන්සේ වදළ ධම්වලින් ලක්ෂයෙන් පංගුවකුත් නො දැන, අසවල් දේ බුදුන් වහන්සේ නො වදළහ'යි කියන්නට ඉදිරිපත් වීම කොතරම් අනුවණ කමක් ද?

අප විසින් සම්පාදිත **ව්දශීතා ගාවතා තුමයෙහි** දැක්වෙත කරුණු වගයක් සම්බන්ධයෙනුත් එක්තරා ආයුෂ්මතුන්වහන්සේ නමක් මෙබඳු ම පුකාශනයක් කර තුබුණා දුටිමු. ඒ ආයුෂ්මතුන් වහන්සේට දෙන පිළිතුරත් මෙය ම ය. <u>Non-Commercial Distribution</u>

#### භාවනාව හා රෝග.

වැඩි කාලයක් යොද කුමානුකූලව භාවනාවෙහි යෙදෙනහොත් එයිත් සමහරුත්ට යටපත්ව තුබූ රෝග මතු වන්නේ ය. සමහරුත්ට අලුත් රෝග ද හට ගන්නේ ය. සමහරුන්ට කලක් පැවති රෝග සුව වන්නේ ය. උමෙතතක රෝගය විශේෂයෙන් ම භාවනාවෙත් මතු වන රෝගයකි. මේ කරුණු අත්දැකීම් අනුව අප දත්තා ඒවා ය. කල් තො යවා ඵල දැකිය හැකි වන පරිදි භාවනාවෙහි යෙදෙන යෝගාවචරයන්ට එය කළ යුතු සැටි බුදුන් වහන්සේ විසින් **දන්තභූම් සූතුයෙහි** වදුරා ඇත්තේ ය.

දිවසං චඩකමෙත නිසජජාය ආවරණ්යෙහි ධමෙමහි විතතං පරිසොධෙහි. රතතියා පඨමං යාමං චඩකමෙත නිසජජාය ආවරණ්යෙහි ධමෙමහි විතතං පරිසොධෙහි. රතතියා මජක්ඩිමං යාමං දක්ඛිණෙත පසෝන සීහසෙයාං කපොයාාසි පාදෙන පාදං අවවාධාය සතෝ සමපජාතෝ උට්ඨානසඤඤං මතසිකරිතවා, රතතියා පච්ඡමං යාමං උටඨාය චඩකමෙත නිසජජාය ආවරණ්යෙහි ධමෙමහි විතතං පරිසොධෙහි.

මේ දේශනාවෙන් දැක්වෙන්නේ දවල් කාලය මුළුල්ලෙහි සක්මනිත් හා හිඳීමෙත් ආවරණීය ධම්යන්ගෙන් සිත පිරිසිදු කළ යුතු බව හා රාතියේ පුථම පශ්චිම යාම දෙක්හි ද තො නිද ආවරණීය ධම්යන් කෙරෙන් සිත පිරිසිදු කරමින් වාසය කළ යුතු බවය. ආවරණීය ධම්යන්ගෙන් සිත පිරිසිදු කරන්නේ සිතෙහි කාමචඡඥාදි තීවරණයන්ට නැහී සිටින්නට අවකාශයක් තො තබා හාවනාවෙහි යෙදීමෙන් ය. තවත් කුමයකින් කියන හොත් සිහියෙන් යුක්තව විසීමෙන්ය. මේ කුමයට භාවනාවෙහි යෙදෙන පින්වතුන්ට නිද ගැනීමට ඇත්තා වූ කාලය දිනකට පැය සතරක් පමණකි. මහාසි තෙරුන් වහන්සේ ගේ භාවනා පොතෙහි දක්වා තිබෙන්නේ මේ කුමය ය.

මහාසි තෙරුත් වහත්සේ ගේ උපදෙස් අනුව යෙරගීත් පුහුණු කරවත කඳුබොඩ ආදි සථානවල පිහිටුවා ඇති හාවතා මධාස්ථානවල මේ කුමය කිුයාවේ යොදවනු ලැබේ. මිතිත්තු ගණනකදී සමාධි කරවීම් ඒවායේ තැත. ආවරණීය Non-Commercial Distribution ධම්යත් සිතට ඇතුළුවන්නට ඉඩක් නො තබා ම භාවනාවෙහි යෙදෙත්තා වූ පිත්වතුන්ට ඉක්මතින් එහි පුතිඵල ද දකින්තට ලැබේ. මේ භාවනා කුමය අවලංගු කරන්න දහලන එක්තරා **වයෝවෘද්ධ ස්ථවිර නමක්** විසින් භාවනාවේ ඉක්මන් පුතිඵලය ගැන මෙසේ කියා තිබේ.

> මෙය පුරුදු කළවුන් හා පුරුදු කරන්නන් ද පුරුදු කරනු දුටු අය ද අපට කියා තිබෙන ඉක්මන් පුතිඵල නම් -- ඇතැම් විට ශරීරයේ ඇති වන දැඩි දහගතිය ද, ඇතැම්විට සිරුර පැද්දීමේ ස්වහාවය ද, ඇතැම් විට මස්පිඩු දරදඩු වීම ද, සිරුර විනිවිද යන්නා සේ දැනෙන වේදනාව ද සමෙහි ඉදිකටු ඇනෙන්නාක් මෙන් දැනෙන වේදනාව ද, අත්දිගු කිරීම, නොයෙක් ආකාර ආලෝක දක්නට ලැබීම, ඇතැම් කෙතකුන්ට මම උසස්මියි හැහෙත මානාධික කම, මූර්ඡා ස්වභාවය යනාදිය යි. මේ ඒ තෙරුන් වහන්සේ ගේ පුකාශනය ය.

මේ තෙරුන් වහන්සේ කියන කරුණු භාවනාවෙහි පුතිඵල තොව එයට වන අපල ය. සමහර විට භාවනා මධාාස්ථානවලට මෝඩයන් හා පිස්සෝත් ඇතුළු වෙති. මේ අපල භාවනාවේ පුතිඵල වශයෙන් එවැනි අයකු විසින් මේ තෙරුන් වහන්සේට කියන්නට ඇතැ යි සිතමි. මේ ලෙඩ සාද ගන්නට යන්තමටවත් මොළය ඇති අයෙක් ඔය භාවනා මධාාස්ථානවලට යෙත් ද? මේවා භාවනාවෙහි පුතිඵල වශයෙන් පිළිගත් ඒ මහලු තෙරුන් වහන්සේ ගේ මොළය ගැනත් වෛදා පරීකෂණයක් කරවන්නට නො වටනේ ද?

භාවතා කරගෙත යත බොහෝ දෙතාට ඉහත කී අපලවලින් සමහරක් වත් ඇතිවේ. ඒ අපල දුරුකර ගැනීමට උපදෙස් ද මහාසි තෙරුත් වහත්සේ ගේ භාවතා පොතෙහි ඇත්තේ ය. භාවතා පුතිඵල දක්නට ලැබෙන්නේ ඒ අපල මැඩ පවත්වා ගෙත දුරු කර ගෙත භාවතාව තො තවත්වා ම ඉදිරියට ගෙත යන ධෛයෳීවත් යෝගාවචරයන්ට ය.

භාවතා කරනු බලා සිට එහි පුතිඵල දත හැක්කේ පරවිත්ත විජානතඥානය ඇතියවුන්ට පමණෙකි. භාවතාවෙහි පුතිඵල තබා මේ තෙරුත් වහත්සේ කියන භාවතා අපල වලිනුක් වැඩිහරියක් බලා සිට තො දත හැකි ඒවාය. භාවතා කරත තැතැත්තාට ඇති වන ශරීරදහය මස් පිඩු දරදඩු වීම සිරුර විතිවිද යන්තා සේ දැතෙත වේදතාව සමෙහි ඉදිකටු අතිත්තාක් මෙත් දැතෙත වේදතා තොයෙක් ආකාර ආලෝක දක්නට ලැබීම මම උසස්මි ය කියා ඇතිවත මාත්තාධිකකම යන මේවා භාවතා කරනු බලා සිට කෙසේ දත හැකි ද? මේවා භාවතා පුරුදු කරනවා බලා සිටි අය මේ තෙරුත් වහත්සේ ට කීවා ය යනු ගජබිත්තයක් නො වේ ද?

මේ භාවතාවෙත් ඉක්මනිත් ලැබෙන පුතිඵල නම් :– කාමචඡඥදි නීවරණයන්ට තමා ගේ සිතට ඇතුලුවන්නට ඉඩ නො තබා දවස මුලුල්ලේ ම සිහියෙන් යුක්තව හිඳ උදර මාංශයේ හැකිලීම් පිම්බීම් දෙක බලමින් ද සිටින්නා වූ යෝගාවචරයනට උදරමාංශ චලනානුසාරයෙන් පඨවි - ආපෝ - තේජෝ - වායෝ යන මහාධාතු සතර පරමාථියෙන් ම පුකටවීම, මේ රූපත් ඒවා අරමුණු කරත සිත් පරම්පරාවත් හැර ආත්මය කියා අන් කිසිවක් නැති බව පුකාාඤවීම, ශරීරයේ රූප ඉපද ඉපද බිදි බිදී යන සැටි පුතාාඤ වීම, ඒවා අරමුණු කොට නාම ධම් ඉපද ඉපද බිදි බිදී යන සැටි පුතාාකෂ වීම, තාම රූප ධම් නිතර ම බිදි බිදී යාම දුකක් බව පුතාාකෂ වීම, නාම රූප ධම් ඒ ඒ හේතූන් ගෙන් ඇති වී බිදී යනවා මිස ඒවා කිසිවකු ගේ කැමැත්තේ හැටියට තො පැවැත්විය හැකි බව පුතාකෂ වීම, සංස්කාරයන් පිළිබඳ වූ නිතා සුබ සුහ සංඥවන් බොහෝ දුරට තුනීවී යාම, කෙලෙස් තුනීවී යාම යනාදිය ය. සියලු දුෂ්කර කම් මැඩපවත්වා ගෙන ඉදිරියට ගිය යෝගාවචරයාට පසුව මහත් වූ කායික චෛතසික සුවයක් ද ලැබෙන්නේ ය. එය මේ භාවනාවේ ආනිසංසයෙකි.

කියත ලද පරිදි දිනකට සතර පැයක් පමණක් නිද ගනිමින් දින ගණනක් භාවනාවෙහි යෙදීම එතරම් ලෙහෙසි වැඩක් නොවේ. ඒ කුමයට යෝගකම්ය පවත්වා ගෙන යා හැක්කේ **පුධානියාඩග** පසෙකින් යුක්ත වන අයට පමණෙකි. තථාගතයන් වහත්සේ **මධාම නිකායේ බෝධිරාජකුමාර සුතුයෙහි** පුධානියාඩග පසක් වදුරා තිබේ.

## ්අපාබාධො හොති අපාතඩෙකා සමවෙකිනියා ගහණියා සමතතාගතො හොති නාතිසීතාය නාවවුණහාය මජඣිමාය පධානකබමාය

යනුවෙත් දැක්වෙත්තේ එහි දෙවත අඩගය ය. ආබාධ තැති, ලෙඩ තැති, ඉතා ශීත ද උෂණද තො වූ සමව ආහාර පැසවීම කරත, භාවතාව සඳහා කළ යුතු වීයාෳයට ඔරොත්තු දෙන මධාාම පුමාණයේ බඩගිත්ත ඇති පුද්ගලයකු වත බව ඒ දෙවත පුධානියාඩාය ය. තිතර ලෙඩ සෑදෙන ස්වභාවය ඇති දුබල අය මේ යෝගකම්යට ඔරොත්තු දෙත්තෝ තො වෙති. වීයාෳ කළ හොත් ඔවුන්ට ඇති පරණ රෝග මතුවත්තේ ය. අලුක් රෝග ද ඇති වන්තේ ය.

අප හඳුනන තිස් හතළිස් දෙනෙක් පමණ මේ භාවනා මධාස්ථානවල භාවනා කළහ. පෙරළා පැමිණි පසු ඔවුන්ගෙන් සමහරෙක් තමන්ට ඇති වූ රෝගාබාධයන් නිසා හරියට භාවනාව කර ගන්න තො ලැබුණු බව කීහ. සමහරු කලින් සිටියාට වඩා සනීප වී සිටියහ. එක් ස්ථවිර නමක් ඒ නමට කලක පටන් පැවැති රෝගයක් ඒ භාවනාවෙන් පසු සුව වූ බවත් භාවනාවේ පුතිඵලයක් වශයෙන් එයමත් ඒ ස්ථවිරයන්ට පුමාණ බවත් අප සමහ කීහ. සමහරුන්ට යම් යම් අපහසු කම් ඇති වීම භාවනා කුමයේ වරදක් නොව, ඒ ඒ අයගේ ශරීරවල - සිත්වල වරද ය.

මහාසි තෙරුත් වහත්සේ ගේ කුමය අනුව භාවනා කොට කලිත් සිටියාට වඩා ශාත්ත බවට පත් ව මහත් සතුටක් ලබා ගෙත සිටින ගිහි පැවිදි බොහෝ දෙනෙක් මේ රටේ වෙසෙති. භාවනාවට විරෝධය පළකරන මේ ආයුෂ්මත්වරුන්ට එයින් එක් අයකු වත් තො හමු වීම පුදුමයෙකි. මේ අයට හමුවී ඇත්තේ භාවනාව වැරදුණු අය පමණෙකි. මහාසි තෙරුත් වහත්සේ ගේ භාවනාවට විරෝධය පළ කරන ඉහත කී තෙරුත් වහත්සේ, \_\_\_

මේ උදර භාවනාව පුරුදු කිරීමට ගිය උගත් කාන්තාවන් දෙදෙනකු ඉතා ඕනෑ කමින් භාවනා කරගෙන ගිය නමුත් දොම්නස මලානික හාවය උමතු ගතිය යන අනිටු ලකුණු පහළවී විකාර ස්වභාවයකට පත් වූයෙන් ඒ දෙදෙනාගේ මාපියන් විසින් ඔවුනට සිදුවන්නට ගිය ඒ භයානක විපතින් යම්තම් බේරාගත් බව මම දනිමි යි කියති.

සමහර විට මේ කීම සතාායක් වන්නට ද බැරි නැත. එහෙත් මෙයින් උත්සාහ කර තිබෙන්නේ භාවනාවට යන සැදැහැවතුන් බිය ගත්වා ඔවුත් තො මහ යැවීමට ය. ඇතැම් කාන්තාවන්ට බෙර ශබ්ද ඇසුණාම, පිරිත් කියනු ඇසුණාම, බිය වූවාම, ශ්රීරයේ දොස් කිපුණාම ඇවිස්සී එන ශාරීරික දෝෂයකින් හෝ සිතේ දෝෂයකින් හෝ අමනුෂා දෝෂයකින් හෝ එක්තරා උමතු ගතියක් ඇත්තේ ය. වැඩි වේලාවක් වාඩිවී වෙහෙස ගෙන භාවනාවෙහි යෙදුනක් දෙස් ඉසට ගසා ඔවුන්ට ඒ රෝගය උත්සත්න වේ. එසේ වූ කාන්තාවන් ගැනත් මේ රෝගය ඇති කාන්තාවන් බොහෝ දෙනකුන් ගැනත් අපි ද දනිමු.

මේ උමතුකම් ඇව්ස්සීම මහාසි තෙරුත් වහන්සේ ගේ භාවතාවෙත් පමණක් සිදුවත්තක් තොවේ. උමතු කම මඳ වශයෙත් ඇති අයටත් උමතු කම ඇති වීමේ හේතූත් ශරීරයෙහි ඇති අයටත් කිනම් භාවනාවක වුවත් වඩා මහන්සි වී යෙදුන හොත් උමතු කම ඇවිස්සෙන්නේ ය. ආනාපාන භාවනාවෙන් හා කසිණ භාවනාවෙන් උමතු කමට පත්වූවත් කීපදෙනකුත් ගැන අපි දනිමු. වෂ් දෙක තුනකට පෙර එක් දවසක ලක්දිවට වඥනාවට පැමිණි බුරුම උපාසිකාවක් අපට හමු වූවා ය. සැමද ම අටසිල් රකිනා බවත්, මස් මාලු කෑමෙන් සදහට ම වැලකී සිටින බවත්, යන එන සෑම වේලේ ම බුදුරජාණත් වහත්සේ සමහ ම ඇය ගමත් කරත බවක් ඇ අපට කීවා ය. ්බුදුන් වහන්සේ සමහ ගමන් කරන්නේ කෙසේද?් කියා ඇසුවාම ඇය ඉදිරියෙන් නිතර ම බුදුන් වහන්සේ ගමන් කරන බව ඇ කීවා ය. මෙයත් එක්තරා උමතු ගතියකි. ඇයට මේ උමතු ගතිය ඇති වන්තට ඇත්තේ බුද්ධානුස්මෘකි භාවනාවෙනි. Non-Commercial Distribution

මහාසි තෙරුන් වහන්සේගේ කුමයට භාවනා කිරීමෙන් පමණක් උමතු කම් ඇතිවන බව කියන්නේ රට මුළා කිරීමටය. කෙනකු දෙදෙනකු ගේ උමතු කම් ඇවිස්සුනාය කියා උමතු කම් නැති අයට භාවනා කිරීම සඳහා බිය වීමට කරුණක් නැත. නරක පැත්තක් තැති කිසිවක් ලොව තැත්තේ ය. සමහර අවස්ථාවලදී රිය අනතුරු සිදු වෙනවාය කියා මහජනයා රියෙන් ගමන් යාම අත් තො හරිති. සමහරවිට මහ යන අයට රියවලින් අනතුරු වෙනවාය කියා මහජනයා මහ යාම නො නවත්වති. දරුවන් වදන්නට ගොස් සමහර කාන්තාවන් නැසෙනවාය කියා අනික් කාන්තාවෝ විවාහ නොවී නො සිටිති. කෙනකුට දෙදෙනකුට පිස්සුව ඇවිස්සුණාය කියා නුවණැත්තෝ භාවනාව අත් නො හරිති. ඒ නිසා මේ බිය ගැන්වීමෙන් ඒ තෙරුන් වහන්සේ ගේ අභිමතාථ්ය සිදු තො වනු ඇත.

## පඩක්ති භේදයකුත්

්වැඩිපුර ම මේ තාන්තික කුමය පුහුණු කිරීමට යත්තේ රඑ ලෙස ජීවත් වන සාමානාෳ ගම්බද මිනිසුන් බැවින් සුබුමාල අයට මෙසේ වීමේ කිසි පුදුමයක් නැත

මෙය ද ඒ තෙරුත් වහත්සේ ගේ එක් පුකාශනයෙකි.

මෙයින් අදහස් කරනවා ඇත්තේ පඩ්ක්ති භේදයක් ඇති කොට පොහොසත් අය ස්වපක්ෂයට හරවා ගැනීම විය හැකිය. ජනයා රැස්වන කොතැන බැලුවත් වැඩිය ඇත්තේ දුප්පත් ජනයා එයට හේතුව රටේ දුප්පතුත් වැඩි බව ය. මේ භාවතා ය. මධාස්ථානවලට පැමිණ භාවනා කරන අය අතරත් දුප්පතුන් වැඩිවිවීමේ හේතුව එය ය. භාවනාව සිත පිළිබඳ වැඩකි. එයට වඩා යෝගාා වන්නේ ඕජාවත් ආහාරයෙන් හොදින් වැඩුණු පිතාගිය ඉඳුරත් ඇති උගත් අය ය. හොඳට නුවණ ඇත්තේ ඒ අයට ය. නිකාය භේද කුල භේද පඤ භේදාදිය නැති කොට ජනයා සමගි කළ යුතුව තිබිය දී මේ භාවනාවටත් පඩ්ක්ති භේදයක් ඇති කරන්නට තැක් කිරීම මහ තෙර කෙනකුන්ට සුදුසු වැඩක් තොවන බව කිය යුතු ය. Non-Commercial Distribution

#### භාවතා පුතිඵල

භාවනාවෙත් සුළු ඵලයක් වත් ලැබෙත්තට සමහරුත්ට බොහෝ කල් ගත වේ. සමහරුත්ට වැඩි කල් ගත නො වීම භාවතා ඵලය ලැබේ. සමහරුත්ට ඵලයක් නො ලබා ම ලදිමුය යත වැරදි හැහීම ඇති වේ. එය බොහෝ සෙයින් ඇති වත්තේ සුළු සුළු උමතු ගති ඇති අයට ය.

සෘධි බලයක් ලබා සිටිනවාය කියන රැන්ගුන් නුවර මහාසි තෙරුන් වහන්සේගේ හාවනා මධාාස්ථානයෙහි පුහුණුව ලැබූ සිංහල හිකුෂුවක් තමාට හමුවූ බවත් පරීකෂාකර බැලුවාම ඒ හික්ෂුව හාවනාවට හිඳගන්නා හැටිවත් නො දන්නා කෙනකු බවත් එක්තරා ස්ථවිර නමක් කියා තිබේ.

මහාසි තෙරුත් වහත්සේ ගේ හාවතා මධාාස්ථාතයෙහි සෘධි බල පුහුණුවක් තො දෙති. සෘධිබලයක් ලැබුණාය කියත ඒ හිකුෂුව උමතු ගතියක් ඇති කෙතකු විය හැකිය. මහාසි තෙරුත් වහත්සේගේ හාවතා මධාාස්ථාතයෙහි පුහුණුව ලැබූ යෝගාවචරයෙක් හාවතාවට හිඳගත්තා හැටියවත් දැත තො සිටියේ ය යි කීම අපට නිම පිළිගත හැකි තො වේ. ඒ පුවෘත්තිය අනුව නම් අපට සිතුතේ, ඒ කතාව මහාසි තෙරුත් වහත්සේ පහත් කොට දැක්වීමට ගොතා ගත් බොරුවක් විය යුතු ය කියා ය.

සමාධිය ලැබීමේ බලවත් උත්සාහයෙන් තොරව, දිනපතා ම හෝ සමහර දවස්වල පමණක් හෝ සුළු වේලාවක් භාවතා කරන අයට කවර භාවනාවක් කළත් එයින් දැනෙන තරමේ අමුත්තක් සිදු තොවේ. මහාසි තෙරුත් වහන්සේගේ කුමය අනුව භාවතා කරන බොහෝ දෙනාට වැඩිකල් ගත තොවී සුළු ඵලයක් වත් දක්නට ලැබෙත්තේ එය කුමානුකූලව ඉක්මතිත් දියුණුවක් ලැබෙත අන්දමට කරවන නිසා ය. මහාසි තෙරුත් වහත්සේගේ කුමය අනුව භාවතා කරන යෝගාවචරයන්ට කථා කරමිත් විසීමට, පුවත් පත් පොත්පත් කියවීමට, කාලයක් තබා තැත. කෑම බීම තෑම මුහුණ Non-Commercial Distribution සේදීම අත් පා සේදීම යාම ඊම ආදි සැම දෙයක් ම ඒ භාවතාවට සම්බන්ධ කොට ඇත්තේ ය. යෝගාවචරයාට හිස් කාලයක් ඇත්තේ නිදත කාලය පමණෙකි. එසේ භාවතා කරන තැතැත්තාගේ සිතට නීවරණ ධම්යන්ට පැමිණීමට ඉඩක් නැත්තේ ය. භාවතා ඵලය ඉක්මනින් ලැබෙන්නේ ඒ නිසා ය.

හොඳට භාවනා කළ හොත් ධාාන මාගීඵල සඬබාාත උසස් ඵල නො ලැබුණත් කාහට වුවත් යම් කිසි ඵලයක් වැඩිකල් නො ගොස් ලැබෙන්නේ ය.

සතර සතිපට්ඨාන භාවනාවෙන් ඒ ඒ පුද්ගලයාගේ තත්ත්වයේ හැටියට සත් අවුරුද්දේ පටන් සත් දවස දක්වා ඒ ඒ කාලයන්හි ඵල ලැබෙන බව මහා සතිපට්ඨාන සූනුයෙහි වදරා නිබේ. ඒ සූනුයෙහි භාවනා ඵලය ලැබීමේ අන්තිම කාලය සත් දවස හැටියට වදරා ඇත්තේ සත් දිනකින් මොබ භාවනා ඵලය නො ලැබෙන නිසා නොවේ. ඒ බව බෝධිරාජකුමාර සූනුයෙන් ඔප්පු වේ. සත් දිනකින් මොබ භාවනා ඵලය ලැබීමක් ඇති බව තථාගතයන් වහන්සේ වදරා ඇති බවක් නො දන්නා එක්තරා ආයුෂ්මතුන් වහන්සේ නමක් තමාගේ සුළු දැනුම නිසා මානයෙන් මත්ව මහාසි තෙරුන් වහන්සේට නිඥා කරන අටියෙන් පුකාශනයක් කර තිබේ. ඒ මෙසේ ය :–

තථාගතයන් වහන්සේ ගේ සතිපට්ඨාන භාවනා කුමය පුහුණු කිරීමෙන් පුතිඵල ලබා ගත හැකි අඩුම කාලය සත් දවසක් තුළදීය යි දේශනා කොට තිබේ. එහෙත් මේ මහාස්ථවිරයන් වහන්සේගේ භාවනාවෙත් පස් දිනකින් උදයබ්බයඤාණය ලබා ගත හැකි බව පුකාශ කිරීම, මේ මහා ස්ථවිරයන් වහන්සේගේ බුද්ධ ඥානයත් ඉක්මවා ගිය අසදෘශ ඥනය ගැන දැන ගැනුම ගැන කදිම නිදසුනක් නොවේ ද?

මේ ඒ උඩභු ආයුෂ්මතුන්ගේ පුකාශනය ය.

හාවතා ඵලය ලැබීමේ කාලය බුදුරජාණත් වහන්සේ බෝධීරාජ කුමාර සූතුයේ වදරා ඇත්තේ මෙසේ ය :– Non-Commercial Distribution තිටඨතු රාජකුමාර සතතරතතිහදිවානි ඉමෙහි පකදවහි පධානියඩොහි සමනනාගතො හිකබු තථාගතං විනායකං ලහමානො යසසත්ථාය කුලපූතතා සමමදෙව අගාරසමා අනගාරියං පබබජනති තදනූතතරං බහමවරිය පරියොසානං දිටෙඨව ධමෙම සයං අභිකදකදා සවජකතවා උපසමපජජ විහරෙයා ජරතතිහදිවානි -පෙ- පකදව රතතිහදිවානි -පෙ- වතතාරි රතතිහදිවානි -පෙ- තීණී රතතිහදිවානි -පෙ- ද්වෙ රතතිහදිවානි -පෙ- එකං රතතිහදිවං.

තිටඨතු රාජකුමාර එකං රතතිහදිවං ඉමෙහි පකදවහි පධානියඩොහි සමතතාගතො හිකබු තථාගතං විතායකං ලහමාතො සායමනුසිටෙඨා පාතො විසෙසං අධිගම්සසති. පාතමනුසිටෙඨා සායං විසෙසං අධිගම්සසති.

මේ දේශනාවෙත් දැක්වෙත්තේ තථාගතයත් වහත්සේ තමැති අනුශාසකයකු ලදහොත් පුධාතියඩග පසිත් යුක්ත වත හිකුළුව සත් දවසකිත් තොව සය දවසකිනුත් පස් දවසකිනුත් සතර දවසකිනුත් තුත් දවසකිනුත් දෙදවසකිනුත් එක් දවසකිනුත් අභීත්වයට පැමිණෙන බව හා සමහර විට සවස ගුරුකම් දුන්නාම උදය වන විටත් උදය ගුරුකම් දුන්තාම සවස් වන විටත් විශේෂාධිගමය කරන බවය. එක් රාතියකිත් එක් දවාලකිත් වුව ද සමහරුත් භාවතා එලය ලබන බව බුදුත් වහත්සේ වදරා ඇති බව දැත්වත් දැන ගන්න. මේ බෝධිරාජකුමාර සූනුදේශනාව තැතද පස් දිනකින් උදයබය-ඤාණය ලබා ගත හැකිය යන කියමනෙහි ඇති වරදක් තැත

## යො හි කොචි භිකබවෙ! ඉමෙ චතතාරො සතිපටඨානෙ එවං හාවෙයා සතතාහං තසා දවිනතං ඵලානං අකදුකදතරං ඵලං පාටිකඩබං දිටෙඨව ධමෙම අකදුකදා සති වා උපාදිසෙසෙ අනාගාමිතා

යනුවෙන් සතිපට්ඨාන සූනුයෙහි සතියකින් ලැබෙන බව වදරා ඇති භාවනා ඵලය උදයබ්බයඤාණය නොව අනාගාම ඵලය හා අභිත් ඵලය ය. උදයබ්බයඤාණය වනාහි අනාගාම අභිත්ඵලවලට ගවුගණකින් මොබ ඇති ඤාණයෙකි. සතිපට්ඨාන සූතු දේශනාවේ එන සැටියට සත් දිනකින් අනාගාම අභිත්ඵල ලැබිය හැකි වීමට උදයබ්බයඤාණය කලින් ලැබිය යුතුය. එය පහළ විදශීනාඥානයෙකි. උදයබ්බයඤාණය ලැබූ තැනැත්තෘ විසිත් අතාගාමි ඵලයට පැමිණිය හැකි වීමට හඬගඤාණය, හය ඤාණය, ආදීතව ඤාණය, තිබබිදා ඤාණය, මුඤ්චිතුකමාතා ඤාණය, පටිසඬබා ඤාණය, සඬබාරුපෙකබා ඤාණය, සෝතාපතති මගග ඤාණය, සකදගාමි මගග ඤාණය යන ඥාත තවය ලැබිය යුතු ය.

උදයබ්බය ඤාණය මහාසතිපට්ඨාන සූතුයෙහි සත් දිනකිත් ලැබෙත ඵල සැටියට දේශතා කර ඇති අතාගාමිත්වයට ඉතා පහළ ඤාණයක් බැවිත් පස්දිතකින් තොව පළමුවත දිනයේ ම ලබතවාය කීවත් එහි ඇති වරදක් තැත. මේ ආයුෂ්මතුන් වහන්සේලා අනුන්ගේ දේවල් විවේචනය කරන්නට ඉදිරිපත් වන්නේ මෙතරම් දෙයක් ගැනවත් දැනුම තැතිව ය. තො දන්තා දේ ගැත බොරු පළ කොට මහජනයා මුළා කිරීම ඉමහත් පාපයෙකි. උතුමත්ට ගහීා කිරීමත් එබඳු ම පාපයෙකි.

# සමාධිය හා ශරීර පාලනය.

ශරීරය පාලනය කරන්නේ සිකිනි. වාඩි වී ඉන්නා කෙනකු නිඤට වැටුණ හොත් ඒ තැනැත්තා ගේ හිස පසෙකට ඇල වී යන්නේය. සම්පූණි ශරීරය ම හෝ ඇල වී යන්නේ ය. සමහර විට කටිත් කෙළත් වැගිරෙන්නේ ය. සමහර විට මහ හඩිත් ආශ්වාස පුශ්වාස කරන්නටත් වන්නේ ය. මේවා සිදු වන්නේ නිඤෙහි සිටින අවස්ථාවෙහිදී ශරීරය පාලනය කරන ඉරීයව් සකස් කරන සිත් ඇති නො වන බැව්නි. බොහෝ වේලාවක් එක් ඉරියව්වකින් හිඳ භාවනා කරන තැනැත්තාගේ සිත වෙහෙසට පත් වී දුබල වන්නේ ය. ඒ දුබල සිත් ද ශරීරය පාලනය කිරීමට අසමත් බැවින් එබළු අවස්ථාවල දී ද යෝගාවචරයන්ට ඉහත කී දේවල් සිදු වන්නේ ය.

සමහර විට වෙහෙසට පත් වූ යෝගාවචරයත්ට වාඩි වී සිටියදී ම භාවනා සිත් ඉපදීම නැවතී භවාඩා සිත් ම ඇති වන්නට පටන් ගනී. එබඳු අවස්ථාවලදී ද යෝගාවචරයන්ගේ ශරීරවල ඉහත කී ලකුණු පහළ වේ. සමහරවිට වෙහෙසට පත් යෝගාවචරයෝ වාඩි වී සිටියදී ම නිඤට වැටෙති. එබඳු අවස්ථා-Non-Commercial Distribution වලදී ඉහත කී ලකුණු පහළ වේ. මෙය මහන්සි වී කවර භාවනාවක් හෝ කරන්නා වූ යෝගාවචරයන්ට සිදු වන්නකි. මේවා හොඳට දක්නට ලැබෙන්නේ බොහෝ දෙනකුත් එකවිට භාවනා කරන ස්ථානවලදී ය. භාවනා ගැන දන්නෝ මේ කරුණු දනිති.

තැවත තැවත ඉරියව් වෙතස් කරමිත් ශරීරය සකස් කරමිත් සමාධියක් තැතිව භාවතා කරත අයට ඉහත කී දේවල් සිදු තොවේ. බොහෝ කලක පටත් භාවතා කරතවාය කියත එක්තරා මහතෙර තමක් භාවතා කරත කාටත් සමහරවිට සිදු වත ඉහත කී කරුණු ටික ගෙන හැර දක්වා කඳුබොඩ විදශීතා භාවතා මධාාස්ථානය පහත් කොට දැක්වීමට උත්සාහයක් කර තිබේ. ඒ ස්ථවිරයන්ගේ පුකාශනයක් මෙසේ ය.

ළහදී පුවුජාාපේක්ෂකයෙක් මෙහි පැමිණියේ ය. ඔහු කදුබොඩ තාන්තික හාවතා පුදශීනයට ගිය කෙනෙකි. එහිදී ඔහු හාවතා ඉගැන්වීම -හාවතාකුමය-එය පුරුදු කිරීම යන මේවා ගැන හොදින් විමසා බලා තිබේ. එවිට ඔහුට දක්තට ලැබුණේ හාවතා කොට උසස් සමාධිය ලැබූවත්ගේ ඉමහත් පිළිකුල් ස්වභාවය යි. ඇහ දරදඩු වී ගොරවන්නවුන්, කට ඇදවූවත්, කෙළ පෙරත්නන් යනාදි නොයෙක් අපිය දශීනවලින් පිරී පවත්තා තැනක් බව හේ පුකාශ කෙළේ ය. මෙය උදනයේ දැක්වෙත සමාධිපුාප්ත තෙරුන්ගේ ආකාරයට කොතරම වෙනස්දැයි සිතා බැලීම වටී. භාගාවතුන් වහත්සේ අනුදත් සමාධිය වඩන්නවුන් ගේත්, බුරුම රටින් පටවා එවන ලද තාන්තික මිථාහසමාධිය වඩන්නවුන් ගේත් වෙනස මෙකී කරුණු අනුව සලකා ගත හැකි ය.

මේ ඒ මහතෙරුත් වහත්සේගේ පුකාශතය ය.

උසස් සමාධියට පැමිණ ඉත්තා අවස්ථාවෙහි ඇති ලකෂණ යෝගාවචරයකුට තිතර ම කොයිත්ද? ඒ හැරත් උසස් සමාධි ලබා සිටිත අය භාවතා මධාස්ථානවල කුමට වෙසෙක්ද? ඒවායේ Non-Commercial Distribution ඇත්තේ උසස් සමාධියකට පැමිණෙන්නට උත්සාහ කරන අයය. ඔවුනට උසස් සමාධි ලැබූවත් ගේ ලකෂණ කොයින්ද? භාවනා ගැන තො දත් තවකයකු වන ඒ පුවුජාාපේක්ෂකයා කඳුබොඩ මධාස්ථානයට ගොස් මුළා වී පෙරළා පැමිණීම පුදුමයක් තොවේ. කලක් භාවතා කළාය කියන මහාස්ථවිරතුමා භාවතා කිරීමේදී සිදුවන දේ ගැනවත් දැනුමක් තැතිව සිටීම නම් පුදුමයෙකි.

# ශමථය හා විදශීනාව

මහාසි තෙරුත් වහත්සේ ගේ භාවතා කුමය ශුද්ධ විදශීතාවෙකි. ඒ භාවතා මාගීයට විරුද්ධතවය පළ කරත ඇතැම්හු ශමථයෙන් තොර විදශීතාවක් මේ ශාසනයෙහි තො ලැබෙන බවත්, ශමථයෙන් තීවරණ විෂ්කම්භනය තො කොට විදශීතා වඩත්තට තුපුළුවන් බවකුත් කියති. එය තහවූරු කිරීමට ඔවූහු පෙල අටූවා පාඨ කැබලි දක්වමින් ඒවා විනයවඨනකාරයන් තෝරන ආකාරයෙන් තමන්ට වාසිවන සැටියට තේරුම් කරති. "ශමථයෙන් නීවරණ විෂ්කම්භනය තො කොට විදශීතා වැඩිය තො හැකිය" කියා තිපිටකයෙහි කොතැනකවත් සඳහන් වී නැත. අටුවා ටීකාවල ද කොතැනකවත් සඳහන් වී නැත. "ශමථයෙන් නීවරණ විෂ්කම්භනය තො කොට විදශීතා වැඩිය තො හැකිය" යි ඔවුන් කියන්නේ ඊෂාීාව නිසා හෝ ශමථ විදශීතා දෙක තො හඳුනන නිසා හෝ විය හැකි ය.

ශමථය යනු සමාධිය ය. එනම් ශමථ විදශීනා භාවනා කරන්නා වූ සිත්වල යෙදෙන ඒකාගුතා වෛතසිකය ය. විදශීනා යනු සාමානා ජනයාගේ දැනීම ඉක්මවා විශේෂයෙන් දන්නා විශේෂයෙන් දක්නා පුඥාවය. තවත් කුමයකින් කියතොත් පුඥප්තිය ඉක්මවා පරමාථි නාමරූප ධාතුන් දක්නා පුඥාව විදශීනාව ය. අනිතාහදි ලක්ෂණ පෙනෙන ලෙස රූප වේදනා සඤ්ඤා සංඛාර විඤ්ඤාණ යන පරමාථිධම්යන් නැවත නැවත බැලීම විදශීනා භාවනාවය. ආශ්චාස පුශ්චාසාදි යම්කිසි පුඥප්තියක් නැවත නැවත සිහි කිරීම සමථ භාවනාවය. ශමථ භාවනාවෙන් සමාධිය පමණක් දියුණු වේ. විදශීනාව එහි තො ලැබේ. ශමථ භාවනා චිත්තය ඥාන සම්පුයුක්ත වුවද පුඥප්තිය අරමුණු කරන ඒ ඥානය විදශීනාව නොවේ. විදශීනා චිත්තය සමාධියෙන් තොරව ඇති වන්නක් නොවේ. සෑම විදශීනා චිත්තයක ම සමාධිය ඇත්තේ ය. එබැවින් විදශීනා කරන යෝගාවචරයන්ට විදශීනා ඥනයත් සමග ශමථය යි කියන සමාධිය ද වැඩේ. විදශීනා ඥනයේ පුතිෂ්ඨාව විදශීනා චිත්ත සම්පුයුක්ත සමාධිය ය. පළමුවෙන් ආනාපානාදි භාවනාවක් කොට සමාධිය උපදවා පසුව විදශීනා භාවනාව කරන්තා වූ යෝගාවචරයාගේ විදශීනා ඥනයට පුතිෂ්ඨාව වන්නේ ද විදශීනා චිත්ත සම්පුයුක්ත සමාධිය ම ය. විදශීනා කරන කල්හි ආනාපානාදි භාවනාවලින් ලැබූ සමාධි තැත. ඒවා ශමථ භාවනා සිත් නිරුද්ධ වීමේදී ඒවා සමග නිරුද්ධ වී ගියේ ය. ඒ නිරුද්ධ වී ගිය සමාධි විදශීනාවට උපනිඃශුය වශයෙන් දුරින් පුතාය වේ. විදශීනා චිත්ත සම්පුයුක්ත සමාධිය විදශීනා ඥනයට නිඃශුය ශක්තියෙන් පුතාය වේ.

විදශීතා භාවනාව කරන්තාහට විදශීතා චිතතය සමග ඇතිවත වැඩෙත සමාධිය ලෝකෝත්තර මාගීඵල ඇති වන්නට සමීප කාලයේ දී උපචාර සමාධිය ද, ලෝකෝත්තර මාගී ඵල සිත් වලදී අපීණා සමාධිය ද වේ. **විපසාතා පුබබඩගමං සමථං භාවෙති** යත දේශතාවෙහි දැක්වෙත ශමථය තම් කියන ලද උපචාර අපීණා සමාධි දෙකය. ශමථ භාවතාවක් තො කොට විදශීතාව තො කළ හැකි බව කියන ස්ථවිරතුමා ඒ පාඨය තෝරත්තට ගොස් ඒ පාඨයෙන් දැක්වෙත විපසානාව "යම් කිසි විපතක් වැති අවසථාවකදී අනිච්චං යි කීමට හෝ සිතීමට පුරුදුවී සිටීම ය" යි කියා තිබේ. එයත් විදශීතාවක්ද? එබදු විදශීතා නම් හරක් හොරුත් අතරත් ඇත. ඒ ස්ථවිර තුමා ස්වමතය ස්ථිර කිරීමට **පකතියා** විපසානා ලාහී විපසානාය **යතා** යනාදි මතෝරථපූරණී අටුවා පාඨය විතය වර්ධන කාරයන් ගේ නාාය අනුව තේරුම් කර තිබේ.

හිකුෂූත් වහත්සේලා බුදුපියාණත් වහත්සේ ගේ දයාදය ලබා ගත යුක්තෝ ය. තථාගතයන් වහත්සේ ගේ දයාදය පිළිබඳව උන්වහත්සේ විසින් දේශිත සූතු ධම්යක් ඇත්තේ ය. එයට **ධමදයාද** සූතුය යි කියනු ලැබේ. එය සියලු ම හිකුෂූන් වහත්සේලා විසින් Non-Commercial Distribution දැතගත යුතු සූතුයෙකි. විපස්සතා භාවතාව තො මහට තෝරත මේ ස්ථවිර තුමා ධම්දයාද සූතුයවත් දන්තා හැඩක් තැත. විපස්සනා පුබ්බඩ්ගම සමථය මතෝරථපූරණීයෙහි දක්වා තිබෙන්නේ ඉතා කෙටියෙනි. ඒ නිසා මතෝරථපූරණී පාඨය ඕනෑ අතකට හරවා තෝරත්තට පුළුවත. තො මනා ලෙස තෝරා ලෝකය රවටත්තට බැරි සැටියට ධම්මදයාද සූතු අටුවාවෙහි සමථ පුබබඩාම විපසාතාවත් විපසාතා පුබබඩාම සමථයත් විසතර කර තිබේ.

ඒ මෙසේ ය. :–

ඉධෙකවෙවා පඨමං උපචාරසමාධිං වා අපපණාසමාධිං වා උපපාදෙති, අයං සමථෝ. සො තඤව තං සමපයුතත ධමෙම අනිචවාදීහි විපසාති, අයං විපසානා. ඉති පඨමං සමථෝ පචඡා විපසානා තෙත වුචවති සමථපුබබඩගමං විපසානං භාවයතා මගෙගා සඤ්භයති සො තං මගගං ආසෙවති භාවෙති බහුලීකරොති. තසා තං මගගං ආසෙවයතො භාවයතො බහුලීකරොතො සංයෝජනානි පහීයතති, අනුසයා වානතිහොතති, එවං සමථපුබබඩගමං විපසානං භාවෙති.

ඉධ පනෙකචෙවා වුතත සාධාරං සමථං අනුපපාදෙනවාව පඤ්චපාදනකඛනෙධ අනිවවාදීහි විපසාති, අයං විපසානා, තසා විපසානා පාරිපූරියා තහට ජාතානං ධමමානං වවසාගගාරමාණතා උපාජාති චිතතසා එකගාතා අයං සමථෝ, ඉති පඨමංවිපසානා පවඡා සමථෝ තෙන වුවවති විපසානා පුබබඬාමං සමථං භාවෙතීති.

විපසානා පුබබඩගම සමථය මේ අටුවා පාඨයෙහි ඉතා හොඳින් පැහැදිලි කොට තිබේ. පකතියා විපසානාලාභී යන මනෝරථපූරණී පාඨය විනයවධීන කාරයන් බණ පද තෝරන කුමයට තේරුම් කළාක් මෙන් මේ පාඨයට බොරු තේරුම් දෙන්නට ඉඩක් නැත. විපසසනා පුබබඩාම සමථය වඩන යෝගාවචරයා ගේ විදශීනාව විපතක් පැමිණි විට අනිචවං යි කීම නොව, පඤ්චපාදාන ස්කන්ධයන් අනිතාදි වශයෙන් විදශීනා කිරීම බව මේ අටුවා පාඨයෙහි පැහැදිලි ලෙස ම දක්වා තිබේ. සමථ පුබබඩාම විපසසනාදිය පිළිබඳ දීඝීවිස්තරයක් පටිසමහිද මගායේ යුගනන්ධ කථාවෙහි ද ඇත්තේ ය. මේ කාරණය ගැන වැඩිදුරටත් දැන ගනු කැමැත්තෝ පටිසමහිද මගායත් බලත්වා.

මේ සථවිරතුමා විශුද්ධිමාගීය දත්තා බවක් අභවතත් අපට පෙතෙන්නේ එතුමා විශුද්ධිමාගීයේ පිට පැක්ත මිස ඇතුළ තොදත්තා සේය. විශුද්ධිමාගීය පිළිබඳ දැනුමක් ඇති නම් මේ ස්ථවිර තුමා සමථය නො වඩා විදශීනා නො වැඩිය හැකි ය යි තො කියන්නේ ය. **සමථ යානිකයාය ව්දශීනායානිකයාය** කියා දෙදෙනකු ඇති බව දක්වා ඒ දෙදෙනාට වෙන වෙනම භාවනා කළ යුතු සැටි **විශුදධිමාගීයෙහි දක්වා තිබේ**. ඒ මෙසේ ය.

සමථයානිකෙන තාව ඨපතවා නෙවසඤඤා නාසඤඤායතනං අවසෙස රූපාරූපාවචර කධාතානං අඤඤතරකො වුට්ඨාය විතකකාදීනි කධානඩගානි තං සමපයුතනාව ධමමා ලකඛණරසාදි වසෙන පරිගගහෙතබබා -පෙ- සුද්ධවිපසානා යානිකො පන අයමෙව වා සමථයානිකො වතුධාතු වවතථානෙ වුතතානං තෙසං තෙසං ධාතුපරිගගහ මුඛානං අඤඤතර මුඛවසෙන සඬඛපතො වා විත්ථාරතො වා චනසෙසා ධාතුයො පරිගණභාති.

(විශුද්ධිමගග 441, 442 පිටු)

මේ පාඨයෙහි සුද්ධ විපසානායාතිකො යනුවෙත් දක්වා ඇත්තේ කලිත් ශමථභාවතාවක තො යෙදී විදශීතාභාවතාව පමණක් කරන යෝගාවචරයා ය. මේ කාරණය මේ ස්ථවිරතුමාට මොත ම විධියකින් වත් බොරු කරළා තෝරත්තට බැරිවත සැටියට විශුද්ධිමාගී ටීකාවෙහි විස්තර කර තිබේ. ඒ මෙසේ ය.:–

තත්ථ සමථයානිකසස සමථමුඛෙන විපසසනාභිනිවෙසො, විපසසනායානිකසස පන සමථං අනිසසායාති ආහ, සුද්ධ විපසසනා යානිකොති. සමථභාවනාය අමිසසිත විපසසනා යානවා ති අතේා. Non-Commercial Distribution මෙසේ පටිසම්භිද මගගයෙහි හා අටුවා ටීකාවල ඉතා පැහැදිලි ලෙස දක්වා ඇති මේ කරුණ ගැන බොරුවක් පුචාරය කිරීම, තො දැනීම නිසා කළත් පාපයකි. එය දැන දැන ම අනුන්ගේ හාවනා කුම අවලංගු කර දැමීමේ අදහසින් ඊෂ්ඨාවෙන් පළ කළා නම්, මේ ආයුෂ්මතුන් වහන්සේට ලෙහෙසියෙන් ගෙවා ගත තොහෙන පාපයක් වනු ඇත.

නීවරණ විෂකම්හනය නො කොට විදශීතා වඩන්නට නුපුඑවන් බවකුත් මේ ආයුෂ්මතුන් වහන්සේ කියති. මෙයත් මේ ආයුෂ්මතුන් ගේ තත්තවය මැන ගැනීමට හොද නිදසුනෙකි. කාමචඡඥාදි නීවරණයන් සිතේ නැභී සිටින අවසථාවක් වුවහොත් ඒ අවසථාවේදී මොනම භාවනාවක්වත් නො කළ හැකි ය. කාමචඡඥය යනු ලෝහයය. ලෝහසහගත සිතින් ශමථ භාවනාවක් කළ හැකිද? වාපාද නීවරණය යනු ද්වේෂයය. ද්වේෂ සහගත සිතින් ලෝහ සහගත වූ ද ද්වේෂ සහගත වූ ද සසංඛාරික සිත්වලය. ඒ සිත්වලින් කෙරෙන භාවනාවක් තිබේද? උද්ධචව කුකකුචව විචිකිචඡා යන මේවා යෙදෙන්නේත් අකුසල් සිත්වලය. ඒ සිත්වලින් කරන භාවනාවක් තිබේ ද? මේ ස්ථවිර තුමා අදහස් කරනවා ඇත්තේ නීවරණ තිබියදී විදශීනා භාවනාව නො කළ හැකිවුවත් ශමථ භාවනාව කළ හැකිය කියා ය. යම්තම් වත් භාවනාවක් කර ඇති නම් කාමචඡඥාදිය නැගී ඇති අවසථාවල භාවනා නො කළ හැකි බව තේරුම් යා යුතුය. මේ ස්ථවිරතුමාට මෙය නො වැටහෙන්නේ කවදවත් භාවනාවක් කර නැති නිසා විය හැකිය. පෙනේද රටට භාවනා උගන්වන්න තැක්කරන අයගේ තරම?

තථාගතයන් වහන්සේ විසින් ඇතැම් සූතුවලදී සමථ-පුබබඩගම විපසසනාව දේශනා කර තිබේ. ඇතැම් සූතුවලදී ශුද්ධ විදශීනාව දේශනා කර තිබේ. ශුද්ධ විදශීනාව දැක්වෙන සූතු සියගණනක් සංයුකත නිකායේ ඇත්තේ ය. ශුද්ධවිදශීනාවෙන් අහිතුවයට පැමිණි බොහෝ දෙනකුත් ගේ නම් සංයුකතනිකායෙහි සඳහන් වී ඇත්තේ ය. සමථපුබබඩගම විපසසනාව නිවත් යාමේ දීඝීමාගීය ය. එය බොහෝ පින් ඇති උසස් පුද්ගලයන්ට පමණක් සුදුසු මගය. ශුද්ධවිදශීනාව නිවත් ලැබීමේ කෙටිමහය. සාමානාහ <u>Non-Commercial Distribution</u> පුද්ගලයන්ට සුදුසු මහ එය ය. ඒ මහ ඇවිරීමට උත්සාහ කිරීම ඉමහත් පාපයෙකි.

# බුදධ දේශනාවට අනුකූල බව.

උදරයේ පිම්බීම හැකිලීම පිළිබඳ වූ සතිපටඨාන භාවනාව 'යථා යථා වා පනසා කායෝ පණිහිතො හොති තථා තථා තං පජාතාති, කායකදව පජාතාති, පොටඨබෙබ ව පජාතාති' යන සතිපටඨාන සූතු පාඨවලටත් කායෝ අභිකෙදකදයාා පරිකෙදකදයාා ථොටඨබබා අභිකෙදකදයාා පරිකෙදකදයාා, කාය විකදකදාණං අභිකෙදකදයාං පරිකෙදකදයාං' යන සංයුතන පාලි පාඨයත් කායෝ අතිවෙවාති යථා භූතං පජාතාති ඵොටඨබබා අතිවවාති කාය විකදකදාණං අතිවවතති යථා භූතං පජාතාති' යනාදී සංයුතන පාලි පාඨවලටත් අනුකූල බව මහාසි තෙරුන් වහන්සේගේ විපසානා භාවනා පොතෙහි කියා තිබේ.

මේ පාඨවලින් දැනට මත භේදයක් පහළ වී ඇත්තේ යථා යථා වා පනස්ස කායො පණිහිතො හොති තථා තථා නං පජාතාති යන පාඨය පිළිබඳව ය. මහාසි තෙරුන් වහන්සේ ගේ භාවතාවට විරුද්ධතවය පළ කරන තෙරුන් වහන්සේලා ඒ සතිපට්ඨාන සූතු පාඨය අන් අයුරකින් තේරුම් කරති. මේ දෙපඤයෙන් කවර පඤයකින් දෙන තේරුම වඩා යුක්ති සහගත වේද යනු මෙහිලා විමසිය යුතු කරුණය. මෙය ගැන විමසීමක් කළ යුත්තේ සම්පූණි ඉරියාපථ පබ්බය ඉදිරිපත් කර ගෙන ය. ඉරියාපථ පබ්බය මෙසේ ය.

- පුන ච පරං භිකඛවෙ! හිකබු ගචඡනෙකා වා ගචඡාමී ති පජානාති
- 2. ධීතො වා ධීතොමහීති පජානතාති
- 3. නිසිනෙනා වා නසිනෙනාමහීති පජානාති
- 4. සයානො වා සයානොමහීති පජානාති
- 5. යථා යථා වා පනසස කායො පණිහිතො හොති තථා තථා තං පජාතාති. Non-Commercial Distribution

මෙහි පළමු වන පාඨයෙන් දැක්වෙන්නේ යන කල්හි යන බව දැන ගැනීමය. දෙවන පාඨයෙන් දැක්වෙන්නේ සිටින කල්හි සිටින බව දැන ගැනීමය. තුන් වන පාඨයෙන් දැක්වෙන්නේ හිදින කල්හි හිදිනා බව දැන ගැනීමය. සතර වන පාඨයෙන් දැක්වෙන්නේ නිදන කල්හි නිදන බව දැන ගැනීම ය. මේ පාඨ සතරීන් කියැවෙන්නේ ඉරියව් සතරය. මතභේදය ඇත්තේ පස්වන වගන්තිය පිළිබඳව ය.

මහාසි කෙරුත් වහත්සේට විරෝධය දක්වන ආයුෂ්මතුත් වහත්සේලා කියන්තේ ඒ අවසාන පාඨය මුලින් ඇති පාඨ සතරෙන් දක්වන ලද ඉරියව් සතර නැවත වරක් දක්වත පාඨයක්ය කියා ය. මේ ආයුෂ්මතුන් වහන්සේලාට මෙහි ලා මතක් කර දිය යුත්තක් නම් **අමොක වචනා ඒනා** යන තථාගත වචනය ය. එහි තේරුම, බුදුවරයන් වහන්සේලා හිස් වචන - පලක් නැති වචන නැත්තෝය යනුයි. ඉදින් පළමු වගන්ති සතරෙත් දැක්වෙන සතර ඉරියව්ව නැවත දැක්වීමට යථා යථා වා පනසස කායෝ යනාදි පාඨය වදළා නම් එය හිස් කියමනක් වන්නේ ය. කියන ලද කරුණ නැවත නැවත කීමෙන් පලක් නැත. කියන්නට දෙයක් නො දත් මෝඩ කථිකයන් තමන්ගේ දේශනය දික් ගැස්සීමට කී දෙය ම නැවත නැවත කියන්නාක් මෙත් බුදුන් වහන්සේත් කී දෙය ම නැවත නැවත කියන්නාක් තෙන් බුදුන් වහන්සේත් කී දෙය ම නැවත නැවත කියන්නාක් ලෙත් බුදුන් වහන්සේත් කී දෙය ම නැවත නැවත කියන්නාක් ලෙත් බුදුන් වහන්සේත් කී දෙය ම නැවත නැවත කියන්නාක් ලෙත් බුදුන් වහන්සේත් කී දෙය ම නැවත නැවත කියන්නාක් ලෙත් බුදුන් වහන්සේත් කී දෙය ම නැවත

නො දන්නා බණ කෝරත්තට දහලත මේ ආයුෂ්මතුන් වහන්සේලාට සිතට ගත්තට තවත් පුශ්තයක් මෙත්ත. මේ ඉරියාපථ පබබයෙහි කියන ලද්ද නැවත නැවත දැක්වීම පිණිස 'යථා යථා වා පනසස' යනාදී පාඨය වදරත්නට වුවමනා තම්, එබළු කියන ලද්ද නැවත කියන පාඨයක් ආනාපාන පබබාදි අනික් කොටස් වලටත් තිබෙත්තට ඕනෑ නොවේ ද?' යථා යථා වා පනසස අසසාස පස්සාසො පවතතති තථා තථා තං පජාතාති යි ආනාපානපබබයෙහිත් වදරත්තට වුවමතා නොවේ ද?' යං යං කරොති තං තං සමපජානකාරී හොති කියා චතුසමජඤඤ පබබයේත් තිබෙත්තට ඕනෑ නොවේද?' යං යං වෙදනං වෙදියමානො තං තං වෙදනං වෙදියාමී කි පුජානාති කියා මේදනානුපස්සනාවෙහිත් තිබෙන්නට වුවමනා නොවේද? යං යං චිතුනං හොති තං තං චිතුනං පජානාති කියා චිතුනානුපසානාවේත් තිබෙන්නට ඕනෑ නොවේද? මේ ගැන මේ ආයුෂ්මතුන්ලා කියන්නේ කුමක් ද?

අප කියන්නේත් ''යථා යථා වා පනසය'' යනාදි පාඨය වදරා තිබෙන්නේ ගමනාදි ඉරියව් සතර පමණක් නොව ඇලවීම - හැරීම - උස්වීම - පහත් වීම - දිගුකිරීම - වකුටු කිරීම - අත් පා ඒ ඒ අතට ගෙනයාම - ශරීරය පිම්බීම - හැකිලීම යනාදි වශයෙන් යම් කාය විකෘතියක් වේ නම් ඒ සියල්ල ම ගැනීම පිණිසය කියා ය.

ආරංචි මාතුයෙන් අනුන්ගේ දේවල් විවේචනය කරන මේ ආයුෂ්මතුන් වහත්සේලා සිතා ගෙන ඇත්තේ මහාසි තෙරුන් වහත්සේ ගේ විපසසනා භාවතාවට ඇත්තේ උදරයේ පිම්බීම හැකිලීම සිහි කිරීම පමණය කියා විය හැකිය. පිම්බීම හැකිලීම බැලීම ඒ භාවනා කුමයේ සුළු කොටසක් පමණෙකි. තවත් බොහෝ දේ එහි ඇත්තේ ය.

#### භාවනාව පිළිබඳ විවිධ මත.

්උදරයේ පිම්බීම හැකිලීම මුල් කොට කරන මේ භාවතාව එය කරත්තවුත් විසිත් ආතාපාත භාවතාවය යි කියනවාය, එබදු ආතාපාත භාවතාවක් බුදුසස්තෙහි තැතය යනාදීන් කියමිත් ඒ භාවතාවට විරුද්ධ ආයුෂ්මතුත් වහත්සේලා එය ආතාපාත භාවතාව තොවත බව දැක්වීමට ඉමහත් උත්සාහයක් කරති.

මහාසි තෙරුත් වහන්සේ පවසන ඒ හාවතාව කරවන අය, එය ආනාපාන භාවනාවය යි කියන බවක් අපි නම් තො දනිමු. එය කරවන අයත් බොහෝ දෙනකුත් ඇති බැවිත් ඒ ගැන හරියට ම කියන්නට අපි තො දනිමු. මහාසි තෙරුත් වහන්සේ නම් එසේ තො කියන බව අපි දනිමු. අප එය දන්නේ ඒ භාවනා කුමය සම්පූණියෙන් විස්තර කර මහාසි තෙරුත් වහන්සේ විසින් බුරුම බසින් සම්පාදනය කර ඇති විපස්සනා භාවනා පොත අප හොදිත් කියවා කිබෙන හෙයිනි. ඒ පොතෙහි නම් උදරයේ පිම්බීම හැකිලීම Non-Commercial Distribution සිහි කිරීමේ භාවනාව ආනාපාන භාවනාවයයි කියා නැත, එහි ආනාපාන භාවනාව වෙන ම භාවනාවක් සැටියට විස්තර කර තිබේ. මහාසි තෙරුන් වහන්සේ උගන්වන සතිපට්ඨාන භාවනාව විපස්සනා භාවනාවකි. ආනාපාන භාවනාව ශමථ භාවනාවකි. ඒ දෙක වෙන් වෙන් වූ භාවනා දෙකකි. ඒ දෙක්හි කිසිම සම්බන්ධයක් ද නැත්තේ ය.

බුදුන් වහන්සේ වදළ ආනාපාන භාවනාවක් කිබියදී අමුතු උදර භාවනාවක් කරන්නේ කුමට ද? කියා බොහෝ දෙනා පුශ්න කරති. එසේ පුශ්න කරන අය බුදුන් වහන්සේ වදළ, පිළිකුල් භාවනාව කිබියදී අශුභ භාවනා කිබියදී අනුස්සති භාවනා තිබියදී කසිණ භාවනා තිබියදී, බුහ්මවිහාර භාවනා කිබියදී මේ උදර භාවනාවක් කරන්නේ කුමටදැයි නො අසති. මෙයින් අපට පෙනෙන්නේ මහාසි තෙරුන් වහන්සේ උගන්වන භාවනාව ආනාපාන භාවනාවයයි බොහෝ දෙනකුන් වරදවා තේරුම් ගෙන සිටින බවය. ආනාපාන භාවනා වක් උදරයේ පිම්බීම් හැකිලීම් සිහි කිරීමේ භාවනාවත් එකක් නොව දෙකක් බව දැන්වත් තේරුම් ගනිත්වා!

උදරයේ පිම්බීම හැකිලීම පිළිබඳ වූ මේ සතිපට්ඨාන හාවනාවට **නාහිමණ්ඩල භාවනාවය** යන නම තබා එය අබෞද්ධ තාන්තික භාවනාවක් හැටියට හඳුන්වා ලොව මුළා කිරීමටත් මේ ස්ථවිරවරු උත්සාහ කරති. ශරීරය කපා බැලුවත් පියවි ඇසින් දැකිය නො හෙත, යෝගීන්ගේ නුවණැසට පමණක් පෙනෙත චකු වගයක්, ශරීරයේ ඒ ඒ තැත්වල ඇති සැටියට හිඥුයෝගීහු සලකති. ඒවා පුබෝධ කරවා ගැනීමෙත් නොයෙක් බල ලැබෙතැයි කියති. ඉත් එක් චකුයක් ඇත්තේ තාහිය සමීපයේ ය. එය පුබෝධ කරවීමට ඔවුන් කරන්නේ උදරයේ පිම්බීම හැකිලීම සිහිකිරීම තොව ආතාපානසකි භාවතාව ම ය. ඒ තාහිමණ්ඩල භාවතා වේත් මේ සතිපට්ඨාන භාවතාවේත් කිසිම සම්බත්ධයක් නැත. මේ භාවතාව තාහිය සමීපයෙහි ඇති චකුයක් පුබෝධ කරවීමට කරන්නක් නොවේ.

ආතාපාත භාවතාව නම් ඔය කියත තත්තුවලත් ඇත්තේය. හිඤුයෝගීත් බොහෝ දෙතකුත් කරන භාවතාව එය ය. ඒ නිසා තත්තු භාවතාවක් වශයෙන් හදුන්වතොත් හැදින්විය යුත්තේ ආතාපාන භාවතාව ය. උදරයේ පිම්බීම හැකිලීම පිළිබද භාවතාව මොනම තත්තුයකවත් ඇති බවක් අප නම් අසා නැත. එය තත්තුවල සදහන් නාහිමණ්ඩල භාවනාව නොවන බව මේ අායුෂ්මතුන් වහන්සේලා දන්නවා ඇතුවාට නම් සැකයක් නැත. ඔය තත්තු ගැන දන්නා අය බෞද්ධයන් අතර සුලභ නැත. එබැවිත් මේ කාරණයෙහි ලා තත්තු තබා බුද්ධාගමවත් නො දන්නා බෞද්ධයන් ලෙහෙසියෙන් රැවටිය හැකි ය. මෙය අනුන් රැවටීමේ වේතනාවෙන් ම මේ ආයුෂ්මතුන්ලා විසින් කරන වැඩක් විය යුතුය. මේවාට බෞද්ධයෝ නො රැවටෙත්වා.

## භාවතා මධාස්ථාන හා ගුරුවරු.

භාවතා දත්තෝත් අපි ය, බණ දත්තෝත් අපි ය, සිල් රකිත්තෝත් අපි ය, ගරු බුහුමත් ලැබීමට සුදුස්සෝත් අපි ය, සැම වැඩක ම පෙරමුණේ සිටිත්තට සුදුස්සෝත් අපි ය කියා තමත් ගැන මුළාවී සිටිත ඇතැම් අයට කදුබොඩ ආදි ස්ථාතවල භාවතා මධාස්ථාන කිබීමත් භාවතා පුහුණු කරවන බුරුම භිඤූත් මේ රටට පැමිණීමත් භිසරදයක් වී තිබෙත්තාක් සේ පෙතේ. ඒ ස්ථවිරවරු භාවතා මඛාස්ථාතවලට භාවතා පුදශීන ස්ථානයන් යයි කියමිත් නිත්ද කෙරෙකි. තම තමන්ගේ සිත්වල ඇති අනුත් ගේ සම්පත් තො ඉවසන ස්වභාවය නිසා ඇතමුත් නිත්ද කළත් නිවත් සොයන සැදැහැවතුන්ට භාවතා මධාස්ථානවලින් ඇති පුයෝජනය ඉතා මහත් ය.

මෙලොවදී ම භාවනාවෙත් යම් කිසි ඵලයක් දැකිය හැකි වීමට තම්, බුදුරජාණත් වහත්සේ වදරා ඇති පරිදි නිදන කාලය හැර ඉතිරි සම්පූණි කාලයෙහි ම නීවරණයන් කෙරෙන් සිත පිරිසිදු කිරීම් වශයෙන් භාවතාවෙහි යෙදිය යුතු ය. මාස ගණනකදී සති ගණනකදී දින ගණනකදී භාවතා ඵලය ලැබිය හැකි බව බුදුන් වහත්සේ වදරා ඇත්තේ එසේ භාවතා කරන අයට ය. පත්සල්වල හෝ ගෙවල වෙසෙමිත් භාවතා කරන අයට පිට පිට සති ගණනක් දින ගණනක් තබා සම්පූණි කාලයෙහි භාවතාවෙහි යෙදීමට එක්

Non-Commercial Distribution

දිනක් වත් අවකාශ ලබා ගැනීම ඉතා දුෂ්කරය. භාවනා මධාස්ථානවල ඒවායේ නැවතී භාවනා කරන අයට මුළු දවසේ ම භාවනාවෙහි යෙදිය හැකි වන පරිදි සියල්ල පිළියෙල කොට තිබේ. එබැවින් ඒ තැනකට ගිය පින්වතාට තමාගේ අදහස මුදුන්පත් කර ගැනීමට ඉඩ ලැබේ. තවත් පිරිසක් සමහ භාවනාවෙහි යෙදෙන්නාට භාවනා කිරීම සඳහා මහත් උනන්දුවක් ඇති වේ. මහත් ධෛයාීක් ඇති වේ.

යෝගාවචරයකුට විවේකය නැති වන්නේ තමා සමීපයෙහි හාවනා නො කරන අය සිටිය හොත් ය. තමා සේ ම භාවනා කරන අය කොතෙක් සිටියත් එයින් යෝගාවචරයකුට යහපතක් මිස නපුරෙක් නොවේ. කෙනකු තනිව විවේකස්ථානයකට එළඹ භාවනා කරන්නට පටන් ගත්තත් කුමයෙන් ඒ තැනැත්තාගේ ධෛයාී හීන වේ. සමහර විට බිය ද ඇති වේ. සමූහයක් හා එක්ව භාවනා කරන තැනැත්තාට අනායෙන් දැකීමෙන් වඩ වඩා ධෛයාීය ඇති වේ. බිය ද ඇති නොවේ.

පෙර බුද්ධ කාලයේදී බුදුත් වහත්සේගෙත් කමටහත් ගත් බොහෝ හිකුෂූත් වහත්සේලා තති තතිව ම භාවතාවට නො ගොස් තවත් අය සොයාගෙන සමූහ වශයෙන් සුදුසු ස්ථානවලට ගියේ එහෙයිනි. තති තතිව භාවතා කරනවාට වඩා තවත් අය භාවතා කරන ස්ථානයකට ගොස් භාවතා කිරීමෙත් කාහට වුවත් වඩා යහපතක් වන බව කිය යුතු ය. කරුණු මෙසේ හෙයින් භාවතා මධාස්ථාන තිබීම සසර දුකින් මිදෙනු කැමති ගිහි පැවිදි සැම දෙනාට ම ඉමහත් යහපතක් බව කිය යුතු ය. අනුත්ට දැනෙත ලෙස පුසිද්ධියේ භාවතා නො කළ යුතු ය කියා තථාගතයත් වහත්සේගේ තියමයක් තැත. පුකිපත්තියට විරුද්ධ ජනයා අතර වෙසෙමිත් ඔවුනට දැනෙත සේ භාවතා කරත පින්වතුන්ට සමහර විට අනාායන්ගෙන් කරදර විදින්තට සිදු වේ. එබැවිත් එබදු ජනයා අතර වෙසෙන පින්වතුන්ට නම් රහසින් භාවතා කිරීම ආත්මාරකෂාවට හොදය.

භාවතා කරන පිරිසක් දුටු කල්හි ඒ පිරිස ආදශ්යට ගෙන තවත් අය භාවතා කරන්තට පටන් ගන්නා බැවින් පුසිද්ධියේ Non-Commercial Distribution භාවනා කිරීමෙන් වන්නේ ලොවට යහපතකි. අනුන්ට කියාවෙන් ආදශී දිය යුතුය කියා දහම් දෙසන ඇතැම් ආයුෂ්මතුන් වහන්සේලා භාවනා කිරීමට ආදශීය දෙන, භාවනා මධාස්ථාන වලට භාවනා පුදශීනස්ථානය යි කියමින් නින්දු කිරීමේ රහස නුවණැතියන්ට අවබෝධ වෙනවා ඇත.

හාෂා දෙක තුනක් දැනගත්තාට, බණ ටිකක් කියන්නට දැන ගත්තාට, පුවෘත්ති පතු කියවන්නාක් මෙන් අතනින් මෙතනින් බණ පොත් ටිකක් කියවා තුබුණාට, ඉඳහිට මතක් වූ වේලාවකදී සියලු සත්ත්වයෝ සුවපත් වෙත්වා යි කීවාට, අනිච්චං දුක්බං අනත්තායි කීවාට, භාවනා ගැන දැනෙත්තේ නොවේ. හොඳ ගුරුවරයන්ගේ උපදෙස් අනුව කලක් හොදින් භාවනා පුරුදුකර ඇති, පිටකතුය ධම්ය ගැන දැනීම ඇති, නොයෙක් භාවනා කුම ගැන විමසා ඇති, භාවනා කළ බොහෝ දෙනකුත් ගේ තතු විමසා බලා ඇති අය ම භාවතා ගැන දත්තා අය වෙති. එබදු අය ම කම්ස්ථානාවායාීත්වයට සුදුසු වන්නේ ය. පිටකතුය ම දැන සිටියත් එපමණින් ඒ තැනැත්තා හොඳ කම්ස්ථානාවායාීවරයෙක් නොවේ. කමටහත් වඩනු කැමති නම් නිුපිටකධාරීයකුට වුවද කම්ස්ථානාවායාීවරයකු සොයාගෙන ඒ ආවායාීවරයාගේ උපදෙස් අනුව වැඩ කිරීම ම කමටහත් වැඩීමේ හොඳ කුමය ය.

පොට්ඨිල තෙරුත් වහන්සේ ය මහාසීව තෙරුත් වහන්සේය යන මේ දෙනම ම නිපිටක ධරයෝ ය. ගණවාචකයෝ ය. ඒ දෙනමගෙන් පොට්ඨීල තෙරුන් වහන්සේ කම්ස්ථානාචාය් වරයකු ගේ උපදෙස් අනුව භාවනා කොට නොබෝ කලකින් සියලු කෙලෙස් නසා රහත් වූහ. මහාසීව තෙරුන් වහන්සේ කාගෙන්වත් උපදෙස් නො ගෙන තමන්ගේ පණ්ඩිතකමේ හැටියට ම භාවනා කළහ. උන් වහන්සේට රහත් විය හැකි වූයේ නිස් වසක් දුක් විදීමෙන් පසුව ය. නිපිටකය පිළිබද දැනුම ම කම්ස්ථානාචාය් හින පෙට් නොවන බවට මෙය හොද නිදසුනෙකි. පොට්ඨීල තෙරුන් වහන්සේගේ කථාව දම්පියාඅටුවාවේ මග්ගවග්ගයෙහි ඇත්තේ ය. මහාසීව තෙරුන් වහන්සේගේ කථාව සක්කපඤ්භ සූනු අටුවාවෙහි ඇත්තේ ය. දික් වන බැවින් මෙහි නො දක්වනු ලැබේ. දනු කැමැත්තෝ ඒ පොත්වලින් බලා ගනිත්වා. අප දත්තා අය අතුරෙත් ඉතාම හොද කම්ස්ථානාචාය් වරයා හැටියට සැලකිය යුතු කැතැත්තා මහාසි ස්ථවිරයත් වහත්සේ ය. උත්වහත්සේ උගතෙකි. කමටහත් වඩා පලපුරුදු කම් ඇති යෙකි. කමටහත් පුහුණු කරවීමේ පලපුරුදු කම් ඇතියෙකි. උත්වහත්සේ උගත්වත භාවතා මාගීය උගෙත දැතට අප රටේ හාවතා මධාස්ථානවල භාවතාව පුහුණු කරවත ස්ථවිරයත් වහත්සේලා ද, සාමාතායෙන් හොද ගුරුවරයන් බව කිය යුතු ය. මේ කාලයේ ඒ කම්ස්ථානාචාය්‍රී පිරිස ඇති වීම අප රටට සිදු වූ ඉතාම යහපතකි.

#### භාවනා කුම

බොහෝ භාවනා ඇත්තේ ය. එක් එක් භාවනාවකට ද පුහුණු කිරීමේ කුම බොහෝ ඇත්තේ ය. විදශීනා භාවනාවට වඩාත් කුම ඇත්තේ ය. තථාගතයන් වහන්සේ චූලපත්ථක තෙරුන් වහන්සේට භාවනාවට දුන්නේ රෙදි කැබෙල්ලකි. සුවණ්ණකාර තෙරුන් වහන්සේට දුන්නේ පද්මයෙකි. බුදුන් වහන්සේ වෙත පැමිණ කමටහත් ඉල්ලූ ඒ ඒ හිකුෂූන්ට තථාගතයන් වහන්සේ විසින් දුන් නොයෙක් කුමවල කමටහත් දැක්වෙන සූතු බොහෝ ගණනක් සංයුත්ත නිකායෙහි ඇත්තේ ය. විශුද්ධිමාගීයෙහි ද විදශීනා වැඩීමේ කුම ගණනක් ඇත්තේ ය. ඒ ඒ ආචායයී පරම්පරාවල පුරුදු කරගෙන එන විදශීනා භාවනා කුම බොහෝ ඇත්තේ ය. සූතුවල එන භාවනා කුමවලින් බොහෝවක් ම ඒවා අසාගත් තෙරුන් වහන්සේලාට පමණක් සුදුසු ඒවා ය.

ආචාය්‍යී පරම්පරාවල එන භාවනා කුම බොහෝ දෙනාට සුදුසු ඒවා ය. ආචාය්‍යීපරම්පරාවල එන භාවනා කුමවලින් මහාසි තෙරුත් වහත්සේ පුහුණු කරවන භාවනා කුමය ඒ කුමයට භාවනා කළ බොහෝ දෙනකුත් විසින් සතුටක් ලබා ඇති භාවනා කුමයෙකි. .ඔය බුරුම භාවනා අපට එපාය අපේ රටේ පරම්පරාගතව එන බුදුන් වහත්සේ වදළ භාවනා අප දන්නවා ය යි භාවනා නො කරන ඇතමුත් සෝෂා කරතක් අරණා සේනාසනවල වෙසෙමින් බොහෝ කල් භාවනා කොට සතුටට පත් වීමට තරම් දෙයක් Non-Commercial Distribution තොවූ බොහෝ භිඤූත් වහත්සේලා මත්තේගොඩ පිහිටවා තුබූ භාවතා මධාස්ථානයටත් කළුබොඩ භාවතා මධාස්ථානයටත් ගොස් මහාසි තෙරුත් වහත්සේ ගේ භාවතා කුමය පුහුණු කර ගත් බව අපි දනිමු. මේ භාවතාව ගැන අමාරු වී ඇත්තේ භාවතා තො කරන අයට ය.

## සතිපට්ඨාන විපස්සනා භාවනාව

මහාසි තෙරුත් වහත්සේ පුහුණු කරවත සතිපට්ඨාත විපස්සතා භාවතාව ශුද්ධ විපස්සතා භාවතාවකි. එය කිරීමේදී උදරයේ පිම්බීම හැකිලීම මෙතෙහි කිරීමේ තේරුම බොහෝ පිත්වතුත් තො දත්තා බැවිත් එය ගැත විස්තරයක් කරනු ලැබේ. තථාගතයත් වහත්සේ **භද්දේක රත්ත** සූනුවලදී විපස්සතා භාවතාව කළ යුතු අයුරු මෙසේ වදරා ඇත්තේ ය.

- අතීතං නාන්වාගමෙයා නපපටිකඩෙබ අනාගතං, යදතීතං පහීණං තං අපපතකඤව අනාගතං.
- (2) පවවුපපතනකාව යො ධමමං තර තත විපසාති අසංහීරං අසඬකුපපං තං විදවා මනුබුංහයෙ.
- (3) අජෛව කිචචං ආතපපං කො ජඤඤා මරණං සුවෙ තහි තො සඬගරං තෙන මහාසෙනෙන මචචූතා.
- (4) එවං විහාරිං ආතාපිං අහොරතත මතන්දිතං තං වෙ හදෙදකරතතාති සනෙතා ආවිකබතෙ මූනි.

මේ ගාථා හදෙදකරතත උදෙදසය ය. මේ ගාථා තථාගතයන් වහන්සේ විසින් මිනිස් ලොවදී පමණක් නොව දෙව්ලොවදීත් වදළ බව හදෙදකරතත සූතුවල සඳහන් වේ. දෙව් ලොවදීත් වදළ බැවින් මේ ගාථා දෙවියන් අතරත් පුසිද්ධ ය. හදෙදකරතත සූතු ඇත්තේ මජකධිම නිකායේ උපරිපණණාසකයේ ය. මේ ගාථාවල තේරුම නියම සිංහලයෙන් කිය යුත්තේ මෙසේ ය.

(1) අතීත සංස්කාරයන් අනුව සිත දුවන්නත් එපාය. අනාගත සංස්කාරයන් පතන්නත් එපාය. යම් සංස්කාරයක් අතීත තම් ඒවා නැතිවිය. අනාගත සංස්කාරයන් දැනට ඇත්තේත් නැත. Non-Commercial Distribution (2) දැනට ඇත්තා වූ සංස්කාරයන් ම ඒවා ඇති වන ඇති වන තැන්වලදී ම විදශීනා කරන්න ය. තෘෂ්ණා දෘෂ්ටීන් විසින් ඇදගත නොහෙත පරිදි කිළිටි කළ නොහෙත පරිදි වතීමාන සංස්කාරයන් පිළිබඳ විදශීනාව දියුණු කළ යුතු ය.

(3) කරන්නට ඇති දෙය අදම කරන්නට ඕනෑ ය. හෙට මැරේද යන වග දන්නේ කවුද? මහාසේනා ඇති මාරයා හා අපගේ ගිවිසුමක් නැත.

(4) අනලසව රැදවල් දෙක්හි කෙලෙස් නැසීමට වීයාී කරන ඒ යෝගාවචරයා හුදකලාව වෙසෙන යහපත් තැනැත්තාය යි ශාන්ත වූ මුනිවරයෝ පවසත්.

ඒකාරත්ත යන වචනයෙන් කියැවෙන්නේ තනිව වෙසෙන තැනැත්තාය. යෝගාවචරයන් බොහෝ සෙයින් තනිව වෙසෙන බැවින් ඔවුනට ඒකරත්ත යන නම කියනු ලැබේ. "හදෙදකරතන" යනුවෙන් කියැවෙන්නේ යහපත් යෝගාවචරයා ය. යහපත් යෝගාවචරයාය කියන්නේ අනලසව රැ දවල් දෙක්හි ම භාවනා කරන තැනැත්තාය. දක්වන ලද ගාථාවල පවවුපානතඥව යො ධමමං තරේ තරේ විපසෙති යනුවෙන් දැක්වෙන්නේ ඒ ඒ තැන උපදනා වතීමාන සංස්කාරයන් ඒ ඒ තැනදී ම ඒ ඒ වේලාවේදී ම විදශීනා කළයුතු බවය. එවං විහාරිං ආතාපිං අහෝරතත මතරදිතං යනුවෙන් දැක්වෙන්නේ අනලසව රැ දවල් දෙක්හි ම විදශීනා කළයුතු බව ය. මතක් වුණු වේලාවකදී ඉඳහිට කරන භාවනාව පුමාණවක් නො වන බවද එයින් දත හැකි ය.

මහාසි තෙරුත් වහත්සේ පුහුණු කරවත විදශීතා භාවතාව මේ හදෙදකරතත සුතුර අනුව පිළියෙල කරත ලද්දකි. එය කරත යෝගාවචරයා විසිත් ඒ ඒ අවස්ථාවෙහි තමාගේ චක්ඛු සෝත ඝාණ ජීව්හා කාය මත යන සදොරට ඒ ඒ වෙලාවේදී හසුවත සියලු සංස්කාරයන් ම විදශීතා කළ යුතු ය. ඇතමුත් සෝෂා කරත්තේ උදරයේ පිම්බීම් හැකිලීම් සිහි කිරීම ම මහාසි තෙරුත් වහත්සේ ගේ භාවතා කුමය යි වරදවා තේරුම් ගැනීමෙති. ඒ විදශීතාව කරන කුමය අප විසිත් සම්පාදිත පෞරාණික සතිපට්ඨාත භාවතා තුමය නමැති පොතෙහි විස්තර කර ඇත.

Non-Commercial Distribution

උදරයේ පිම්බීම හැකිලීම සිහි කිරීමත් ඒ විදශීනා භාවනා මාගීයේ එක් කොටසකි. උදරයේ පිම්බීම හැකිලීම සිහි කිරීම් වශයෙන් කරන්නේ කුමක් ද? යන වග තේරුම් ගත්තාට පසුවය. විදශීනාවය කියන්නේ කුමකටද යන බව තේරුම් ගත්තාට පසුවය. විපස්සනා යන වචනයෙහි වි, පස්සනා කියා කොටස් දෙකක් ඇත්තේ ය. 'පස්සනා' යන කොටසෙන් කියැවෙන්නේ 'දැකීම' ය. 'වි' යන්නෙත් කියැවෙන්නේ දැකීම පිළිබඳ විශේෂතවය' ය. කෙස්ය ලොම්ය නියය දත්ය යනාදීන් ඒ ඒ දෙය. සිහි කරත්තා වූ කැනැත්තාගේ මනැසට හසුවත්තේ පුඥප්තියකි. එය සාමානා දැකීමය. පුඥප්තිය ඉක්මවා එයට යටින් ඇති පෘථිවිධාතවාදි පරමාථි රූප ධාතුන් දැකීම විශේෂ උසස් දැකීමකි. විදශීනය කියන්නේ ඒ විශේෂ දශීනයට ය.

පඤාවාපාදානස්කණධයන්ට අයත් නාම රූප ධම් හා ඒවායේ අතිතාහදි ලකෂණතුය පුතාකෂ වශයෙන් දක්තා ඥානය විදශීනාවය. ඒ ඥානය ඇති කර ගැනීම සඳහා දියුණු කර ගැනීම සඳහා යෝගාවචරයන් විසින් කරන උත්සාහය විදශීනා භාවනාවය. නිකම්ම "අනිච්චං දුක්බං අනත්තා" යි කීවාට විදශීනාඥානය ඇති වන්නේ නොවේ. ඒ ඥානය ඇති වන්නේ පරමාරී නාම රූප ධම් ඉපද ඉපද බිඳී බිඳී යන සැටි දැකීමෙනි. බිඳි බිඳී යනු දැකීම අනිතා දශීනය ය. එය අනුව දුඃඛ දශීන අනාත්ම දශීන දෙක ද ඇති වේ. තාම රූප දෙකින් නාමය සියුම්ය. රූපය ඖදරිකය. එබැවින් විදශීනා කරන්නට පටන් ගන්නා තැනැත්තාට රූපයෙන් පටන් ගත්තා ම පහසු ය. රූපවලිනුත් පළමුවෙන් විදශීනා කරන්නට පටන් ගත යුත්තේ තමාගේ ශරීරයේ ම රූප ගැන ය.

මුළු ශරීරයට ම එකවර සිත යවා බැලීමෙත් පරමාථ් රූප ධාතූත් සොයා ගැනීම පහසු තැත. යම්කිසි එක් තැතකට සිත යොමු කර ගෙත එක් තැතක ම සිත පිහිටවා ගෙත සිටියාම එහි ඇති රූප වෙත් වෙත්ව වැටහෙත්තේ ය. ඒ රූප පිරිසිදීම අසවල් තැත සිට පටත් ගත යුතුය කියා බුදුත් වහත්සේගේ නියමයක් තැත්තේ ය. යෝගාවචරයා කැමති තැතක සිත පිහිටුවා ගෙත හාවතා කිරීමට ඇති තහනමක් ද තැත්තේ ය. සෙලවෙත තැතක *Non-Commercial Distribution*  සික පිහිටුවා ගැනීමෙන් පහසුවෙන් රූප ධාතු හැදින ගත හැකි ය. එසේ ම ඒවායේ ඉපදීම බිදීම ද දැකිය හැකි ය. මේ ශරීරයෙහි උදරමාංශය නිතර ම සෙලවෙන තැනකි. එහි සිත පිහිටවා ගැනීමෙන් රූප ධාතූන් හා ඒවායේ ඉපදීම බිදීම පහසුවෙන් දැකිය හැකිය. උදරයේ පිම්බීම හැකිලීම පිළිබඳ භාවනාව පවත්වන්නේ ඒ නිසා ය.

උදර මාංශයෙහි සිත පිහිටවා ගෙත ඉත්තා යෝගාවචරයාට එහි එහා මෙහා යන ස්වහාවය පහසුවෙත් වැටහෙත්තේ ය. එය වායෝ ධාතුවය. ඒ එහා මෙහා යන ස්වහාවය හා යම්කිසි තදගතියක් රඑ ගතියක් ඇති බව ද දැනෙත්තේ ය. එය පෘථිවි ධාතුව ය. ඒවා තො විසිරෙත පරිදි එකට ඇලී එකට බැදී ඇති ස්වහාවයක් ඇති බව ද දැනෙත්තේ ය. එය ආපෝ ධාතුව ය. කල් යාමෙත් ඒ උදර මාංශයේ උණුසුම් ගතියක් ඇති බව ද දැනෙත්තේ ය. එය තේජෝ ධාතුව ය. මෙසේ මහා ධාතු සතර දුටු යෝගාවචරයාට කුමයෙත් එහි ඇති ඉතිරි රූප ද පෙනෙත්තට වත්තේ ය. මෙසේ පරමාථි රූප ධාතුත් දුටු යෝගාවචරයාට ඒ රූප ධාතු හැර උදරමාංශය කියා දෙයක් සතා වශයෙත් තැති බව වැටහෙත්තේ ය.

උදරමාංශයේ ඉදිරියට යන ස්වභාවය පවත්තා කල්හි පස්සට යන ස්වභාවය තැති බවත්, පස්සට යන කල්හි ඉදිරියට යන ස්වභාවය තැති බවත් යෝගාවචරයාට වැටහෙත්තේ ය. එයින් ඔහුට ඉදිරියට යන වායෝ ධාතුව අතිකක් බවත් පස්සට යන වායෝ ධාතුව අතිකක් බවත් වැටහෙත්තේ ය. ඉදිරියට යන ස්වභායක් ඇති විට එය තැති වී ගිය පසු පස්සට යන ස්වභාවයක් ඇති වී තැති වී යන බව ඔහුට පෙතෙන්තට වන්නේ ය. මේ පෙනීම වායෝ ධාතුව පිළිබඳ වූ උදයබ්බයඤාණය ය. වායෝ ධාතුවේ ඉපදීම් බිදීම් දෙක පැහැදිලි වූ යෝගාවචරයාට වායෝ ධාතුව හා සම්බන්ධ වී පවත්තා පඨවි ආපෝ තේජෝ ධාතූන්ගේ උපාදය රූපයන්ගේ ද වායෝ ධාතුව සමහ ම ඉපද ඉපද බිදි බිදී යන සැටි පෙතෙත්තට වන්නේ ය. එය උදයබ්බයඤාණය තව දුරටත් දියුණු වීමකි.

මේ සෙලවෙන ස්වභාවය ඇත්තේ උදරමාංශයෙහි පමණක් තොවේ. භාවතා තො කළ අයට ශරීරයේ අනික් තැන්වල චලනයක් ඇති බව තො දැතේ. එහෙත් මේ චලනය ශරීරය සැම තැන ම ඇත්තේ ය. උදරමාංශයේ සිත පිහිටුවා භාවතා කරන තැනැත්තාට සමාධිය හා ඤාණය දියුණු වත්ත දියුණු වත්ත මුළු ශරීරයේ ම පවත්තා චලනය වැටහෙත්තට වත්තේ ය. එයින් ඔහුට උතුරත බත් සැලියක පෙණ බුබුලු නැග නැහ පුපුර පුපුරා යන්නාක් මෙන් මුඑශරීරයේ ම රූප ඉපද ඉපද බිදි බිදී යාම පෙනෙන්නට වන්නේ රූපයන් පිළිබඳ දශීනය පිරිසිදු වූ පසු යෝගාවචරයාට ය. නාමධම් ඉපද ඉපද බිදි බිදී යාම ද පෙනෙන්නට වන්නේ ය. ඉන්පසු ඔහුට සකල සංස්කාරයන් පිළිබඳ වූ ම සතා වූ අනිතා දුඃඛ අනාත්ම දශීනය ඇති වන්නේ ය. නාමරූප හැර ආක්ම වශයෙන් පිළිගත යුතු අනිකක් ඒවා අතර නැති බවද ඔහුට පුතාාකෂ වන්නේ ය. විදශීනා ඥානය දියුණු කර ගැනීමෙන් ඔහුට සතර මාගී සතර ඵලයන්ට පැමිණ දුකින් මිදී නිවන් සැපයට පැමිණිය හැකි වන්නේ ය. කියන ලද දශීන මද වේලාවක් උදරයේ පිම්බීම හැකිලීම සිහි කළ පමණින් ඇති වෙතැයි වරදවා නො ගත යුතු ය.

මේ උතුම් විදශීනා භාවනා මාගිය ය. තමන්ගේ නො දැනීම ම පණ්ඩිකකම සැටියට වරදවා තේරුම් ගෙන සිටීම නිසා හෝ මේ භාවනා කුමය පැතිර යාමෙන් තමන්ගේ තත්ත්වය පහත්වී යනු ඇතය යන හැහීම නිසා හෝ තමන්ට දයකයන් අඩු වී යති ය යන හැහීම නිසා හෝ මෙය පුරුදු කරවන කම්ස්ථානාචායාීවරයන්ට ඇති වන කීර්තිය නො ඉවසිය හැකි නිසා හෝ ඇතමෙක් මෙම උත්තම විදශීනා භාවනා මාගී වසා දමන්නට තැත් කරති. සසර දුකින් මිදෙනු කැමති නුවණැත්තෝ එයට නො රැවටී මේ උත්තම භාවනා මාගීයෙන් අතුයුත්තම ලෝකෝත්තර නිච්චණධාතුව පසක් කොට දුකින් මිදෙත්වා.

# පූජාවාද නිරාකරණය

මේ කුඩා පොත් පිංච රේරුකාතේ නාහිමියන් ගේ අදහස, උන්වහන්සේගේ ශිෂා වනීමාන ශ්වේජින් නිකායේ මහානායක **හේතේගම කලහාණසිරී** ස්වාමිපාදයන් වහන්සේගේ නමින් පල වූවකි.

මහ පිරිවෙත් විශ්ව විදාහල තත්ත්වයට පත් අලුත, සමහර ගැටවර භිකුෂූත් වහන්සේ සාම්පුදයික ආගමික රටාව විවේචනය කිරීම යම් යම් බලවේගයන්ට තතු වීමක් ද විය හැකි ය.

මේ ලිපියට පුස්තුත වූ හිමිපාණත් වහත්සේ පසුව ඒ මත බැහැර කොට සසුනට විශාල සේවයක් ද කළහ.

සංස්කාරක.

පුථම මුදුණය 1950

# පූජාවාද නිරාකරණය

## නමෝ තස්ස හගවතො අරහතො සම්මා සම්බුද්ධස්ස.

#### පින්වත්නි,

සාමානා මනුෂාඥානයට අවිෂය වූ පරලොව පිළිබඳ වූ ද (මෝකෂය පිළිබඳ වූද) පඤාවත්දියයන්ට අවිෂය වූ අදුවා වූ පරම සූකෂම වූ පින් පව් ආදි ධම්යන් පිළිබඳ වූ ද ඉගැන්වීමක් වූ තථාගත ධම්ය අනිශයින් ම ගැඹුරු ය. ඒ ධම්ය පාලි සංස්කෘත ඉංගීසි ආදි භාෂාවක් ඉගෙනීමෙන් හෝ ධම්යෙන් අනා ශාස්තුයක් ඉගෙනීමෙන් හෝ නො දත හැකි ය. වනීමාන කාලයේ සමහරු සභාවක් මැද මොකවක් කියන්නට පුරුදු කරගත් පමණින් ද වාකායක් ගලපා ලිපියක් ලියා ගත හැකි වූ පමණින් ද අපිත් ධම්ධරයම්භ, ධම්කථිකයම්හයි තමා ගැන ම තමා මුලාව මානයෙන් මත්ව අතනින් මෙතනින් අවුලාගත් බණපදටිකට තමාගේ ලපටි කල්පනාවට පෙනෙන මිතථාා මත රැසක් එකතු කොට බණ වගේ ජාතියක් තැන කැන කියති.

ඒවාම පතිකාවල මුදුණය කරවා මහජනයා අතර පතුරුවති. මොනම බණක්වක් හරිහැටි නොදක් මොවුන්ගේ මේ කිුයා කලාපය අන්ධයන්ගේ මත් පෙන්වීමට පටත් ගැනීමක් වැතිය. මගක් තො මගත් දෙක ම මගයයි සිතන අන්ධයා පෙන්වන මගක් වැනිවූ බොරු සැබෑ දෙවහීයෙන් ම මිශු වූ මොවුන්ගේ දේශනාවෝ ඔවුනට හලාහල විෂයක් වැනි ය. මතු දියුණුවී අප ආගම ජාතිය ගෙනයන්නට සිටින තරුණ පෙලට මී විෂයක් වැන්න.

තිම්ල වූ සව්ඥ ධම් තමැති ශ්වේත වස්තුයෙහි දැලිගෑමක් වැන්න. තමාගේ අඥකම ම බලය කරගෙන සිටින මොව්හු Non-Commercial Distribution උතුමන්ට ගහීා කරති. පරම්පරාගතව පවත්වාගෙන එන බෞද්ධ වැඩ ද හෙලා දකිති. අඥානකම වැඩි පමණට අනුන්ට හා අනුන් කරන වැඩවලටත් ගහීා කිරීම ලෝක ස්වභාවක් මැයි. නුමුත් බොරු බණ කියා ධම්ය සොයන සැදැහැවතුන් නොමග යැවීම හා පින් කැමතියන්ගේ සිත් කලකිරවීමත් ලෝකශාසන දෙකට කරන මහත් වූ අන්තරායකි.

පිත් පව් තො හදුනත මේ පුද්ගලයෝ ඇතැම් පිත්කම් හිස් කම් කොට ද පව්කම් කොට ද ඇතැම් පව්කම් පිත්කම් කොට ද පුකාශ කරමිත් ආගම ධම්ය පිළිබඳ මහත් වූ විපයා්හසයක් කරති. බුද්ධපූජා නිෂ්ඵලය, පහත් පිත්කම් නිෂ්ඵලය, සම්මාදම් තොකළ යුතුය, තොදිය යුතුය, විහාරවල තිබෙන පිං පෙට්ටි පව් පෙට්ටිය, ඒවාට මුදල් තොදැමිය යුතුය, ධම් පූජා තො කළ යුතුය, යතාදීත් මොවුත් විසින් උපදවත ලද මිථාහමත තමැති ශාසත කණ්ඨක රාශියකි. මේ මිත්ථාහමත වලිත් මහජනයාට ආරක්ෂාවීම පිණිස හා බුදු සස්න චිරකාලයක් පැවතීම පිණිසත් මේවා පිළිබද නියම ධම් මාගීය සැකෙවින් දක්වනු ලැබේ.

### පින් පව්,

තථාගත ධම්යෙහි පිත් පව් යයි උගත්වත්තේ යම් කිසි දුවා ජාතියක් තොව තමා සතු දෙය පරහට දීම් අත්සතු දෙය පැහැරගැනීම් ආදි කියා සිද්ධ කරමිත් සත්ත්වයන් තුළ උපදතා. චිත්ත චෛතසික ධම්යෝ ය. චෛතසික ධම්යත් අතුරෙත් ලෝහය ද්වේෂය මෝහය යන මොව්හු අකුශල මූලයෝ ය. යම් කිසි සිතිවිල්ලක් මේ තුතෙත් එකකින්වත් යුක්තවී තම් එය පාපයක් වත්තේ ය. අලෝහය මෛතිය පුඥාව යන මේ තුන කුශල මූලයෝ ය. මේවායින් යුක්තව උපත් සිතිවිල්ල කුශල් වන්නේ ය. මෙය ඉතා කොටින් පිත් පව් තේරුම් ගත යුතු ආකාරයයි. චිත්ත චෛතසික ධම් වූම ඒ කුශලය දන සීල භාවතා වශයෙන් තෙවදෑරුම් වේ. එයින් තමා අයත් වූ ආහාර පාන මල් පහත් ආදි යම් කිසි වස්තුවක් හෝ මුදලක් හෝ පරීතාහාග කිරීම් වශයෙන් පහළවන්තා වූ චිත්ක චෛතසික ධම් සමූහය දනමය කුශලය යි. පරිතාාගය ද පූජා වශයෙන් කරන්නා වූ පරිතාාගය අනුගුහ වශයෙන් කරන්නා වූ පරිතාාගයයි දෙවැදෑරුම් වේ. යම් කිසිවෙකුට ඇත්තාවූ අඩුපාඩුව අමාරුකම බලා ආහාරපාන වස්තු මිල මුදල් ආදිය දීම අනුගුහ වශයෙන් කරන්නා වූ පරිතාාගයයි. මෙය යාචකාදීන් විෂයෙහි කරනු ලැබේ. දීමනාව මහත්ඵල කිරීමෙහි සමථි ගුණයන් ගෙන් යුක්ත වූවන් කෙරෙහි ගරු බුහුමන් පෙරටුකොට දීම පූජා වශයෙන් දෙන්නා වූ දනයයි. පූජාව ලැබීමට සුදුස්සෝ බුද්ධාදි උත්තමයන් වහන්සේලා ය. පූජාහී බුද්ධාදි උත්තමයන් වහන්සේලාට පූජා කරන්නේ උන්වහන්සේලාගේ අඩුපාඩුවක් අමාරුවක් පිරිමසාලීම නිසා නොවේ.

දනමය කුශලය මහත්ඵල වීමට හේතු කීපයකි. එයින් දන වස්තු වූ මල් පහන් ආහාර පානාදිය පිළිගන්නා තැනැත්තා තුළ පිහිටි ගුණයෝ එක් කාරණයකි. ගුණ හීනයාට දෙන දනය අල්ප ඵල වන්නේ ය. එබැවින්,

්විචෙයාා දතං සුගතප්ප සත්ථං යෙ දක්බිණෙයාාා ඉධ ජීව ලොකෙ එතෙසු දින්නානි මහප්ඵලානි බීජානි වුත්ථානි යථා සුබෙන්නෙ

යන්න වදරණ ලදී. මෙයින් දැක්වෙන්නේ ගුණවතුන් සොයා දන් දිය යුතු බව යි.

## බුද්ධ පූජාව.

ආගම ධම්ය නොදත් පුණාාන්තරාය කාරක විතණ්ඩ වාදීහු වනාහි පිළිමවලට ආහාර පාන නුවමනා බැවින් දැනට කරන්නා වූ ආහාර පූජාව නිෂ්පල කියාවකැයි කියති. මෙය ධම්යට ඉඳුරාම විරුද්ධ වූ හිස්කීමක් උවත් ලොව මැවීමට කෙනෙක් සිටිය යුතු බව දැක්වීමට කියන තකී බඳුවූ හිස් තකී වලින් ධම්ය නූගතුන් නොමග යැවිය හැකි පුශ්නයකි. මොවුන්ගේ මෝඝ තකීවලට බෞද්ධයන් කලබල නොවිය යුතුය.

ආගම දත් බෞද්ධයෝ පුතිමාවලට ආහාර පූජා නොකරති. බුදුනට කරන පූජා කිරීමට ස්ථානයක් උවමනා බැවින් පුතිමා සාද පූජාසන තනා ඒ තැන්වල දී බුද්ධ පූජා කරති. පුතිමාවක් නැති කල්හි ද ඊට සුදුසු තැනක ඒ පූජා පවත්වති. සුදුසු ගුරු ආශුයක් නොමැතිව ස්වමතය පරිදි වැඩුන නවීනයන්ට මෙහි තේරුම දත තොහැකිව පිළිමවලට ආහාර නුවමනාය යනාදින් දොඩවන්නට වූහ. දැනට අප ඉදිරියේ නැත්තාවූ බුදුන් වහන්සේට දැන් කරන ආහාර පූජාවලින් පුයෝජනයක් නොවන බැවින් ඒවා බුද්ධ පූජා තොවෙතැයි සැලකීමද මුළාවකි. පුතිගුාහකයා තමා ඉදිරියේ සිටීම හෝ නොසිටීමත් පුතිගුාහකයාට ඉත් පුයෝජනයක් වීම හෝ නොවීමත් යමෙක් කරන්නාවූ පූජාවක් පූජා නොවීමට කාරණයක් තොවේ. ඉදින් පුතිගුාහකයා තමා ඉදිරියේ වේනම් මෙය ඔබ තුමාට වේවායි පූජා කරනු ලබන වස්තුව කෙරෙහි ආලය හා තමාගේ අයිතිය අත්හැරීමත් පූජා ලබන්නා ඉදිරියෙහි නොමැති නම් මෙය අසවලාට වේවායි වස්තුව කෙරෙහි අාලය හා අයිතිය අත්හැරීමත් පූජා කිරීම නම් වේ. මේ වස්තුව බුදු රජාණන් වහන්සේට වේවායි සලකා තමා අයත් යම් කිසි වස්තුවක ආලය හා අයිතිය හැර යම්කිසි තැනක තැබුවාම බුද්ධපූජා කළා නම් වේ. මේ පූජාවෙන් බුදුරජාණත් වහත්සේට පුයෝජනයක් නොවන බව නම් ඇත්තකි. නුමුත් එය පූජාවක් නොවීමට කාරණයක් නොවේ. කෙනෙක් කෙතකුගෙන් මුදලක් ණයට ගතහොත් එයින් තමාට පුයෝජනයක් නොවූවත් ඔහු මුදලට ණයකාරයෙක් තොවන්නේ නොවේ. ණය හිමියාගේ මුදල් දීම ණය දීමක් නො වූයේ නොවේ. ඒකාන්තයෙන් ම ණයදීම සිද්ධ වූයේ ය. මුදලක් ගත් තැනැත්තාගේ ණයකාරයෙක් වීම ද සිද්ධ වූයේය. එපරිද්දෙන් පූජා කරන්නාවූ වස්තුවෙන් බුදුනට පුයෝජනයක් නොවූවාට දයකයාගේ පූජාව නම් සිද්ධවන බව දත යුතු ය.

පිත් වතාහි මුදලක් දී වෙළෙත්දකුගෙත් බඩුවක් ගත්තාක් මෙත් පූජාව දී බුදුත්ගෙත් ගත්තා දෙයක් තොවේ. එය තමත් තුළම ඇති වත්තක් බව යට කියත ලදී. එබැවිත් පුයෝජනයක් වුවත් තොවූවත් පූජාකළ හොත් පිත ද ඒකාත්තයෙත් ලැබෙත බව දක යුතු. පූජාව දී පිත බුදුත්ගෙත් ගත්තා දෙයක් වීතම් අජීවමාන Non-Commercial Distribution බුදුන්ට පූජාකොට පින් ලැබිය හැකි නොවේ. එය එසේ නොවන බැවිත් නුවණැත්තාට ජීවමාන බුදුන්ට පූජා කිරීමෙන් මෙන්ම පිරිනිවියා වූ බුදුන්ට පූජාකිරීමෙන් ද පින් ලැබිය හැකි වේ.

`තිට්ඨන්තෙ නිබ්බුතෙ වාපි සමෙ චිත්තෙ සමං ඵලං

බුදුන් වැඩ සිටින කල්හි ද පිරිනිවි කල්හි ද පූජා කරන්නාගේ සිත සමවී නම් සම වූ විපාක ලැබේය යනු මෙහි තේරුමයි.

පුතිමාවක් ඉදිරියේ ආහාර පූජා කිරීමෙත් පුතිමාවට ආයුවණීාදි කිසි ආතිසංසයක් තො ලැබෙත බැවිත් පූජා කරත්තාට ද ආතිසංසයක් තොලැබිය හැකිය යනු මොවුන්ගේ එක තකීයකි. මෙයින් පෙනෙත්තේ පූජාව ලබන්නාට ඉත් ලැබෙත පුයෝජනයට සමානානිසංසයක් ම පූජා කරන්නාට ලැබිය යුතු බවයි. විතණ්ඩවාදීන්ගේ මේ තකීයේ සැටියට නම් කුසගින්නෙත් පෙළෙත්නකුට ආහාරයක් දුත් කල්හි ඒ ආහාරය අජිණීවී ඒ තැතැත්තාට ලෙඩක් වී නම් ඒ දනයෙත්, දුත් තැතැත්තාට ලැබෙත්තා වූ ආනිසංසය ලෙඩක් සැදීම විය යුතු ය. ඉදිත් ඒ රෝගයෙත් පුතිගුාහකයා කාලකියා කළේ නම් දයකයාට ලැබෙත විපාකයක් මැරෙත්තට වීම විය යුතුය. බොහෝ ආයුෂ ලබන්තට නම් දීණිායුෂ්ක පේතයෙක් හෝ සොයා දත් දිය යුතුය. බොහෝ ශරීර ශක්තිය ලැබීමට නම් ඇතකුට හෝ දත් දිය යුතු ය. පින්වත්ති, මෝඝ තකීයෙත් වන විපයාීාසය කොපමණද බලන්ත.

# පුදුම බුද්ධපූජා කුමයක්

පුතිමා ඉදිරියේ පවත්වත පූජා බුදුන් වහන්සේට නොලැබෙන බැවිත් බුද්ධ පූජා කළා වීමට බුදුන් වෙනුවෙන් කුස ගින්තේ සිටින කෙනකුට අහරක් දියයුතු යයි විතණ්ඩවාදීහු කියති. වෙනුවෙන් දියයුතුය යන මේ පුකාශය බුදු බණක් නොව බයිබල් බණකි. දෙවියන් වහන්සේ වෙනුවෙන් දුප්පතුන්ට සංගුහ කළ යුතු බව බයිබලයේ කියා කිබේ. බුදු රජාණත් වහන්සේ වනාහි මා වෙනුවෙත් මේ කුසගින්තේ පෙළෙන අසරණයන්ට දෙන්නයයි කොතනකදීවත් නො වදළ සේක. උන්වහන්සේ පුතිශුාහකයන් බෙද වදරා තිබේ. දක්ෂිණා විහඩග සූතුය බලනු. බුදු රජාණන් වහන්සේ අගු දක්ෂිණෙයා වූ සේක. උන්වහන්සේට වරක් ආහාර පූජා කිරීමෙන් ලැබෙන ආනිසංසය ගුණ භීනවූ යාචකයන් ලකෂයකට ආහාර දීමෙනුත් ලැබිය නොහේ. එබැවින් බුදුරජාණන් වහත්සේට පූජාකළ යුතු දෙය යාචකාදි නිර්ගුණයන්ට නොදෙවූ සේක. මහා කාරුණිකවූ භාගාවතුත් වහත්සේ සියල්ලන්ට ම කරුණා කරන සේක. කෙනකුට පිරිහීමක් වන පරිදි තවත් කෙනකුට කරුණා තො කරන සේක. බුදුන්ට පුදු විශාල ආතිසංසයක් ලැබිය හැකි දනය යාචකයකුට දෙවා අල්පානිසංසයක් ලබාදීම කෙනකුට වාසිකොට කෙනකුට පාඩු කිරීමකි. එබළ දේ තථාගතයත් වහත්සේලා තො කරන සේක. විතණ්ඩවාදීන් කියන බයිබල් බණ පදයේ සැටියට බුදුනට කළයුතු සත්කාර උත්වහන්සේ වෙනුවෙන් අසරණයන්ට කරන්ට ගියහොත් වන්නේ මහ අවුලකි. මේ නිස්මතයේ සැටියට පිළිපදිතහොත් විතණ්ඩවාදීහ දැන් බුදුන් නැති බැවින් බුද්ධං සරණං ගච්ඡාමි යි බුදුන් සරණ ගොස් බුද්ධශුාවකයෙක්ව බුදුනට උවටැන් කරනවා වෙනුවට මරණාසත්තයට වතුර උගුරක් දෙන්ට කෙනකුදු නොමැතිව අම්බලම්වල වෙසෙන අස්රණයන් වූ ජුවානිස්ලා ජේමිස්ලා සීමත්ලාගෙන් කෙනෙක් ජුවං සරණං ගච්ඡාමි, යනාදීන් සරණ ගොස් ඔහුට උවටැන් කරන්ට වෙනවා ඇත, ගරු බුහුමත් කරන කිසිවෙක් තැත්තෙන් ගරුබුහුමන් පිපාසාවෙන් පෙළෙන ඔවුන්ටම බුදුන් වහන්සේ වෙනුවෙන් වැදීම මල් පිදීම පහත් පිදීම යනාදිය ද කරන්ට වෙනවා ඇත. අහෝ හාසාජනක පුකාශයක සැටි.

බුද්ධපූජා කිරීමෙන් කරුණා මෛතී අාදි ගුණයන් පහළ නොවන බැවින් කරුණා මෛතී ගුණ පහළ වන්නාවූ අසරණ සංගුහය බුද්ධ පූජාවට වඩා උතුම් යයි විතණ්ඩ වාදීහු කියති. මෙය ද විතණ්ඩවාදීන්ගේ මෝඩ කියමනකි. බුද්ධපූජා කිරීමේදී පහළ වන ගුණ ධම්යෝ ශුද්ධා පුඥාදීහුය. ශුද්ධා පුඥාවන්ට වඩා මිසදිටුවන්ට පවා ඇති වන කරුණාව උතුම්ද? කරුණා මෛතී දෙක බෝධි පාක්ෂික ධම්යන්ට ද ඇතුලත් නැත. Non-Commercial Distribution එබැවින් අසරණ සංගුහයෙහිදී ඇති වන කරුණා මෛතියට වඩා බුද්ධ පූජා කිරීමෙහි පහළ වන ශුද්ධා පුඥාවෝ උතුම් බව දතයුතු.

## බුදුන්ටත් වැරදීම

අනේපිඩු මහසිටාණෝ පනස්සතරකෝටියක් ධනය වියදම් කොට ජේතවත මහවිහාරය කරවා බුදුනට පූජාකළෝය. විසාබා මහ උපාසිකාවෝ සත්විසි කෝටියක් වියදම්කොට පූච්ාරාමය කරවා පූජාකළෝ ය. ආසදෘශ දානය දෙද්දී කොසොල් රජ්ජුරුවෝ එක දත් වේලට ම තුදුස් කෝටියක් ධනය වියදම් කළෝ ය. විතණ්ඩවාදීත්ගේ මතයේ සැටියට අසරණ සංගුහය ම උතුම් තම් එද බුදුරජාණත් වහත්සේට වදරත්ට කිබුණේ අපට මෙපමණ විශාල විහාර උවමතා නැත. එක දත් වේලට මෙපමණ වියදමක් නොකළ යුතුය. තරමකට විහාරයක් කොට යැපෙන පමණට දනයක් දී ඉතිරි ධනයෙන් අසරණයත්ට සංගුහ කරත්තටයයි තියම කිරීමටය. එසේ නොකොට එකී පූජා ඉවසා වදළේ වැරදීමකිත් විය යුතු ය. අහෝ මේ විතණ්ඩවාදීහු බුදුනටත් වරද්දන්තට එන සැටි.

## ආතනද ස්ථව්රයන් වහන්සේගේ පිස්සුව

මේ විතණ්ඩවාදීහු අජීවමාන බුදුන්ට දන්දෙන්ට, වත් පිළිවෙත් කරන්ට යෑම විහිඑවක, පිස්සුවකැයි පවසකි. බුදුරජාණන් වහන්සේගේ අගු උපස්ථායකවූ ද ධම් හාණ්ඩාගාරිකවූ ද ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ බුදුන් පරිනිවීමෙන් පසු ද ජීවමාන කාලයේ උන්වහන්සේට කළ සියලු ම වත් පිළිවෙත් කළ සේක. බුදුන් විසූ ගඳකිළියට වැඳගෙන ස්වාමීනි, දැන් ස්නාන වේලාවය, දැන් දහම් දෙසීමට වේලාවය යනාදීන් ඒ ඒ වේලාවල් දැන්වීම ද කළ සේක.

දසබලෙන වසිත ගතිකුටිං වත්දිත්වා ද්වාරං විවරිත්වා මඤච පීඨං තීහරිත්වා පපපොඨෙත්වා ගතිකුටිං සම්මජ්ජිත්වා මිලාත මාලාකචවරං ජඩ්ඩෙත්වා මඤච්පීඨං අතිහරිත්වා පුන යථාඨාතෙ Non-Commercial Distribution ථපෙතවා හගවතො ධීතකාලෙ කරණීයං වතතං සබබමකායි. කුරුමානොව නහාන කොට්ඨක සමමජජන උදකුපට්ඨානාදි කාලෙසු ගන්ධකුටිං වන්දිතවා නනු හගවා අයං තුම්භාකං නහාන කාලො ධමමදෙශනාකාලො අයං හිකබූනං ඔවාදදාන කාලො අයං සීහසෙයා සනතපපත කාලො අයංමුබධොවතකාලොති ආදිතා නයෙ නපරිදෙව මාතොව අකාසි" යනුවෙත් ඒ බව දක්වා තිබේ. විතණ්ඩවාදීන්ගේ පුකාශයේ සැටියට නම් ඒ කාලයේ ආනත්දස්ථවිරයන් වහන්සේට ද තරමක පිස්සුවක් තිබුණා විය යුතු ය. පින්වත්ති සිංහ සම් පෙරවාගත් ශෘගාලයන් සේ මහෝත්තමයත් වහන්සේලාගේ නම් ආරූඩ කර ගෙන සිටින මේ බුද්ධ පූජා නාසකයන්ට පිස්සු වැටී තිබෙනවාද? ඒ කාලයේ තියම ආතත්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේට පිස්සුව තිබුණාද? යන බව නුවණැත්තෝ දනිත්වා.

# වරකට මැටිගොඩක් වන වරකට බුදුවන පිළිමය

මේ විතණ්ඩ වාදීහු වරෙක මැටිගොඩක් වූ පිළිමයට ආහාර පිදීම පහත් පිදීම නුවමනාය පිළිමයට කරන පූජාව බුදුනට පූජා වක් නොවේයයි පවසති.

තවත් වරකදී විහාරවල පිළිමය ඉදිරියේ පිංපෙට්ටියක් තැබීම බුදුනට කරන නිඥාවකැයි කියති. මෙහි ඇති පුදුමය නම් මොවුන්ට එකම පිළිමය වරෙකට මැටිගොඩක් වීමත් වරෙකට බුදුවරයෙක් වීමත් ය. කටට ආ ආ දෙය ම බණකොට කියන මොවිහු තමන්ගේ කීමේ පූච්ාපර විරුද්ධය පවා නො දනිති.

# පුතිපත්ති පූජාව

පිරිතිවත් මඤ්චකයෙහි හොත්තාවූ භාගාවතුත් වහත්සේට දිවා බුහ්මයත් අතේකාකාර පූජා පවත්වත්දී උන් වහත්සේ ආනඤ ස්ථවිරයත් වහත්සේ අමතා "ආතඤය, මේ පූජා වලින් තථාගතයන්වහත්සේ පුදන ලද්දේ නොවෙයි. යමෙක්

Non-Commercial Distribution

ධම්ානුධම්පුතිපත්තියෙහි යෙදේ නම් හෙතෙමේ උතුම්වූ පූජාවෙන් තථාගතයත් වහන්සේ පුදන්නේ වේ යයි වදල සේක. විතණ්ඩවාදීහු මේ වචනය ගෙන බුද්ධපූජාව නම් ආහාරපානාදියෙන් බුදුන් පිදීම නොව පුතිපත්ති පිදීමයයි කියමිත් ජනයා මුළාකරති. පිත්වත්ති, කල්පතාකර බලත්ත. යමෙක් තමාගේ මවට ආහාරපාතාදි යමක් ගෙන ගොස් දුන් විට දරුවාට මව් මෙසේ කියන්නීය. 'දරුව, නුඹ මට කරන සඬගුහය නම් මට යමක් ගෙනැවිත් දීම නොවෙයි. නුඹ ලොකු පොහොසතෙක් වී රටේ හොදින් කල්ගත කරන්නෙහි නම් එය ම මට කරන්නා වූ උතුම්වූ සංගුහය වන්නේ ය. එබැවින් දරුව නුඹ දියුණුවෙන්ට වැයම් කරන්න. මවගේ මේ අවවාදය ඇසූ දරුවා ඉන්පසු මව ගේ වචනය කරමියි කියා මව ගැන කිසිත් නොසලකා තමාගේ වැඩම හොඳින් කරන්නට උවහොත් ඔහු තමාගේ වැඩ ම කරගත් පමණින් මවට සඩ්ගුහ කළේ වේද? නැත. මව් ගැන නොසලකා තමාගේ සැපපහසු පමණක් බලන හෙතෙමේ පරම පව්කාරයෙක් ය. තුන්ලොවට මව් කෙතෙක් වූ තථාගතයන් වහන්සේ පිළිබඳව ද මේ කාරණය මෙසේ මය. උන්වහන්සේ බුද්ධපූජා කිරීම් මානුයෙන් තෘප්තියට තොපැමිණ තවත් කළයුතු පින් කිරීම සදහා පිරිනිවන්) මඤ්චකයේදී මෙසේ වදුළේ ය.

දරුවාගේ පොහොසතෙකුවීම මවට සඬ්ගුහයක් නොවන්තාක් මෙත් පුතිපත්තිය බුද්ධපූජාවක් නොවන බව දත යුතු යි. විතණ්ඩ-වාදීත් පවසන සැටියට පුතිපත්තිය ම බුද්ධපූජාව වේ නම් දරුවාගේ පොහොසත්වීම මව්පියනට සංගුහය විය යුතු ය. හොදින් ඉගෙනීම ම ගුරුත්ට කරන සංගුහය විය යුතුය. හොදින් බෙහෙත් වැළදීම වෙදහුට කරන සංගුහය විය යුතු ය. අහෝ විතණ්ඩවාදය නිසා කෙළෙහිගුණ සැලකීම නමැති උතුම් ගුණයටත් පහර වදින සැටි.

# කණ්ඩ සූතුය

විතණ්ඩවාදීයෙනි! බුද්ධ පූජාව පිළිබඳ අප විසින් පොත පතින් දැක්වූ කරුණු ගැන දැන් යුෂ්මතුන්ලාට කියන්න දෙයක් නැත. දැන් ඉතින් පුරුදු සිරිත පරිදි ඕවා බුදු බණ නො වේය. Non-Commercial Distribution පැරණියන් තමාගේ වාසියට ලියා නැබූ කණ්ඩ සූතුය කියා උතුමන්ට නිඥාකොට ධම්යේ දැලිගා සැනසෙන්න.

ධම්ය දැන ඉගෙනීම තබා තිුපිටක ධම්යට අයත් පොත් සියල්ලෙහි පිටපැත්ත පවා අතගා නැති සමහරු <u>ද</u>ුරදිග නොබලා කටට එන එන දේ බණකොට කියා පසුව පොතපතෙහි එන බණ පද ඒවාට වෙනස්වී තුබුණාම ඕවා බුදුන් වදළ දේ නො වේය, පැරණියන් තම තමාගේ වාසියට ලියාගත් දේවල්ය කියා ධම්ය අවලංගුකොට තමාට වැරදුණු දේ ස්ථිරකරන්ට තැත් කරති. පූජා පිළිබඳ කරුණක් වූ කල පොතපතෙහි එත කෝකක් උවත් ඕවා පැරණියන්ගේ කණ්ඩ සූනුයයි කීවාම ආගම ධම් නොදත්තෝ මේ ඇත්ත කියන එකම හාමුදුරුවෝයයි මුළා වෙති. එබැවින් මොව්හු කණ්ඩසුනුයයි කියා ධම්ය කිලුටු කිරීම නූගතුන් මුළා කිරීමට විජ්ජාවක් කර ගෙන තිබේ. බුද්ධ පූජා පුශ්නය ගැන නම් මේ විජ්ජාව හරි නොයයි. නිුපිටක ධම්ය සඬගායනා කළා වූද අටුවා ථකා ආදිය කළා වූද මහෝත්තමයෝ මේ විතණ්ඩවාදීන් මෙන් අනුන්ගේ පිහිටෙන් දිව් පැවැත්විය යුතු දීනයෝ නොවූහ. රජපවුල් සිටු පවුල් ආදි උසස් පවුල්වලින් පැවිදි වූද ලාභයෙන් යසසින් අගතැන් පැමිණියා වූද උත්තමයෝ ය. උන්වහන්සේලාට බුද්ධපූජාව කුමටද? දැනුදු භිඤූන් වහන්සේලාට තමාගේ පුයෝජනයට තොගෙන යාචකාදීන්ට දීම හෝ එබන්දෙක් නැති විට ඉවතලැම හෝ කරවන බුද්ධ පූජාව කන්ට සූතු සැදුවාය කියන නූගතුන් මුළා කරන මන්නුය කොපමණ ජප කළත් එය තරමක් වත් නුවණැති කෙනෙක් නොපිළිගනිති. මෙය විතණ්ඩවාදීන් තුමන්ව ම කන්ට සුතුය කරගැනීමට මහෝත්තමයනට නැගු අභුත චෝදනාවකි. එය මුළු සඩඝරත්නයට ම කළ අපහාසයකි. විතණ්ඩවාදීලාට මෙය සෙල්ලමක් වුවත් මතු ලෙල්ලමක් වන බරපතල පාපයකි.

> පුරිසසසහි ජාතසස කුඨාරි ජායතෙ මුබෙ යාය ඡිඥති අතතානං බාලො දුබහාසිතං භණං

උපන්නාවූ සත්වයාගේ කටෙහි කෙවේරියක් ද හටගන්නේ අඥාන සත්වයා දුෂ්ට වචන කීමෙන් එයින් තමාගේ ආත්මය තමාම සිඳගන්නේය, යනු මෙහි අදහසයි,

Non-Commercial Distribution

# විහාරවල පින්පෙට්ටි

සැම ගොඩනැහිල්ලක ම කළයුතු නවකම් ඇති වේ. ඒවා කිරීමට වසක් පාසා මෙන් ම කවුරු විසින් ම උවත් මුදලක් වියදම් කළයුතු වේ. මේ මුදල වියදම් කිරීමට කෙනෙක් නො මැති විහාරවල ශුද්ධාවන්තයින්ගෙන් ආධාර ලබා ගැනීම සඳහා පිං පෙට්ටි තබා තිබේ. ඒවාට මුදලක් දමන්නේ ද කලාතුරකින් කෙනෙකි. විහාරවල නවකම් කරවන්නෝ මේ සුලු මුදලින් ඉතා අමාරුවෙන් ඒවා කරවති. ඇතැම්විට වසක් පාසා කළයුතු සුණුගැම් ආදිය මුදල් මඳ බැවින් වෂී කීපයකින් කරන්ට ද සිදු වේ. පිංපෙට්ටි ඉවත ලුවහොත් විහාර කෙසේ රැකෙත්ද? මේවා ගැන කිසිත් නො දන්නාවූ බෝඩ්න්වල වෙසෙන විතණ්ඩ වාදීහු ඒවා පිංපෙට්ටි නොව පව් පෙට්ටියයි දෙව්දත් බණක් කියති. මේවාට බෞද්ධයන් මුළා නොවිය යුතුයි. විහාරාරාම රැකගැනීම බෞද්ධවූ කාගේත් යුතුකමකි. විහාරාරාමයන්හි නව කම් පිණිස ශතයක්මුත් පරිතාාග කිරීම පුණාා කම්යක් බව කව්රුත් දනිති. විහාරවල පිංපෙට්ටි පව්පෙට්ටි වීමට නම් විහාර දියුණුව සඳහා ඒවාට මුදලක් දැමීම පාපයක් විය යුතු යි. එය පාපයක් යයි කීම දෙව්දත් බණකි.

#### පිත්කම් වෙනුවට තාඩගම්

විහාරාරාම දියුණුව සඳහා කරන බණ පිත්කම් පිරීක් පිත් කම් තවත්වා පිං පෙට්ටි ඉවතලා ඒ වෙනුවට විහාරස්ථාන-යෙන් පිට තැනක නාඩගම් නටවා මුදල් සපයන්නයයි විතණ්ඩවාදීහු අනුශාසනා කරති. මේක නම් එසේ මෙසේ අනුශාසනයක් තොව නියම දෙව්දත් බණකි. බුදු බණේ සැටියට තම තාඩගම් තැටවීම කොතත කළත් තහතම් වැඩකි. පව් ගොඩකි. මෙලොව පිරිහීමට ද එය හේතුවකි. සිහාලෝවාද සූනු වසල සූනුාදිය බලනු.

පුබෙබව බො ගාමිනී සතතා අවිතරාගාබන්ධන බද්ධා අවිත දොසා අවිතමොහා තෙසං නච්ච රඬාමජෙක්ධ සමජජමජෙක්ධ යෙ ධමමා රජනීයා දොසනීයා මොහනීයා තෙ උපසංහරති. භීයෝා සරාගාය සදොසාය සමොහාය සො අතනතා මතතා පමතතො පරේ මදෙන්වා පමාදෙන්වා කායසස හෙද පරමමරණා පහාසො තාමනි්රයො තත්ථ උපපණ්ති.

මේ බුදුරජාණත්වහත්සේ නාඩගම්වල විපාකය වදළ සැටිය. ගාමිණීය, මේ සත්වයෝ පළමුවද රාග සහිතයෝ ය, බත්ධනයෙන් බැඳුනෝය, ද්වෙෂසහිතයෝය, මෝහ සහිතයෝ ය, නළුවා ඒ සත්වයන් වඩාත් රාගසහිතයන් ද්වේෂසහිතයන් මෝහසහිතයන් කිරීමට රාගද්වේෂ මෝහයන් වැඩෙන දේ පෙත්වන්නේය. ඔහු තමා මත්ව පුමාදව අනුත් මත්කරවා පුමාද කරවා මරණිත් මතු පහාස නම් තරකයෙහි උපදනේය., යනු මෙහි අදහසයි. **පහාස** යනු දැන් දෙව්දත් පැසෙන අවීචි මහා තරකයෙහි තළුවත් පැසෙන කොටසට කියන නමය. නළුවෝ එහි නටත්තන් සේ පැසෙකි. නැටීම පමණක් නොව නැටවීම බැලීම යන සියල්ලක් ම පාප කියාවෝය. එබැවිත් අප බෞද්ධයන් කවදවත් නාඩගම් තටවන්ටවත් බලන්ටවත් සුදනම් නො විය යුතුය.

පිත්වත්ති, මේ මිථාාලබ්ධි ගත් විතණ්ඩවාදීත් සැරසෙන්නේ බුද්ධපූජා නවත්වා ධම්පූජා නවත්වා බණ පිත්කම් පිරිත් පින්කම් නවත්වා සැදැහැවතුන්ගේ ධන වියදම්කරවා මිථාාධම් වපුරවා ටිකදෙනකුට මුත් දෙව්දත් අජාසත් රජුට කළහරිය කරන්ටය, බෞද්ධයෝ මොවුන්ගෙන් පුවේසම් වෙත්වා.

# පන්සල් හා බුදු සසුන

විතණ්ඩවාදීහු ශාසතය නම් පුතිපත්තියය, විහාර පන්සල් ශාසතය තොවෙතිය, විහාර පත්සල්වලිත් ශාසත දියුණුවක් තැතයයිද ඝෝෂාවක් කරති. බුදු සස්ත නම් විහාර පත්සල් යයි කියන කෙතෙක් තැති බැවිත් මෙය ද මොවුත්ගේ පිස්සුවකි. අනුන්ට බුදුසස්ත හඳුන්වත්ට එත මොව්හු ද බුදුසස්ත කුමක්දැයි තොදනිති. ශාසනය නම් පුතිපත්තිය පමණක් නොව පයණීප්ති පුතිපත්ති පුතිවේධ යන තුනය. මොවුත් දක්වන ශාසනයෙහි මැද ම්ස දෙකොණ නැත. විහාර පන්සල්වලින් ශාසන දියුණුවක් නැතය යන්නත් ඒ තරම් කුඩා බොරුවක් නොවේ. විහාර පන්සල් නොවූවා තම් අද වනතෙක් බුදුසස්න තො පවතින බව ළමයකුටත් තේරුම් ගත හැකි කරුණකි. විහාර පන්සල් නැත්නම් භිඤූන්වහන්සේලා පයාීාප්ති ශාසනය වූ ධර්මය උගන්වන්නේ ඉගෙනගන්නේ බෝඩ්න්වල ඉස්කෝලවලද? පුතිපත්ති පුරන්නේ කොහි සිටගෙනද? විහාර පන්සල් නැත්නම් යුෂ්මතුන්ලාට ඔය කරේ තිබෙන සිවුර කරලාගන්ට ලැබේද? විහාර පන්සල් නොමැතිව බුද්ධශාසනය පවත්නා රටක් ලෝකයේ කොතැනකවත් දැනුදු නැත. අතීතයේද නොවූයේ ය. යුෂ්මතුන්ලා මේ එන්නේ පෙර වල්ගය කඩාගත් හිවලෙක් අනික් හිවලුන්ගේ වල්ගා නැති කිරීමට තැත්කළාක් මෙත් තමන්ට විහාර පන්සල් නැති පලියට මිනිසුන් භේදකරවා තිබෙන විහාර පන්සල් ටිකත් නැති කරන්නටය. බෞද්ධයෝ මේවාට මුළා නොවෙත්වා.

## ධම පූජාව

ධම්පූජාව නම් ධම්ය පිළිපැදීමය. බණ කී තැතැත්තාට යමක් පිදීම ධම් පූජාවක් තොවේය, යනුද මොවුත්ගේ එක් මිථාහ තකීයකි. මේ දුප්පත් තකීයේ සැටියට තම් වෙදකුගෙත් වෙදකම ගත්තාම වෙදැදුරුට කරත සංගුහය හොඳින් බෙහෙත් වැළඳීම විය යුතුයි. ගුරුත්ට කරන සංගුහය ඉගෙනීමම විය යුතුය. මව්පියතට කරන සංගුහය තමා හොඳිත් කාබී ජීවත් වීම විය යුතුය. අහෝ කෙළෙහි ගුණ තසන මෝඝතකීයේ සැටි. මේ ගැන බුදුන් වදළ සැටි මෙසේ ය.

යසමාභි ධමමං පුරිසෙ විජඤඤ ඉඤංච නං දෙවතා පුජයෙයා

යමෙක් යමකුගෙන් ධම්ය දැනගත්තේ නම් ඔහු දෙවියන් ඉඥයා පුදන්තාක් මෙත් පිදිය යුතුය යනු මෙහි තේරුමයි. මෙ බළ දේශතා පිටකතුයේ බොහෝ ය. කෙළෙහිගුණ සැලකීම උතුම් ගුණධම්යෙකි. එබැවිත් බණ කියාදෙන තැතැත්තත්ට තමාට හැකි දෙයක් පිදීම ලෝකයේ ඉතා පුරාණයෙහි සිට පැවත එත චාරිතුයකි. Non-Commercial Distribution සුකසෝම රජ්ජුරුවෝ ගාථා සතරක් කී බමුණාට එක එක ගයට දහස බැගින් සාරදහසක් පිදුවේ ය. සුතසෝම රජ්ජුරුවන්ගෙන් බණ ඇසූ පෝරිසාදයා පවා දහම් පඩුරු වශයෙන් පිදීමට දෙයක් තමහට නැති බැවින් වර සතරක් දුන්නේ ය. මෙසේ බෝසතාණන්වහන්සේ දහම් පඩුරු පිදූ බව හා පිළිගත් බව සඳහන් වන ජාතක ධම් බොහෝ ගණනක් තිබේ. චිතණ්ඩවාදීලා දන්නේ බුදුන්ට හා ආනතද ස්ථවිරයන්වහන්සේට කළ ධම්පූජා දෙකක් ගැන පමණමුත් එබඳු පූජා බොහෝ ගණනක් ගැන පොතපතෙහි සඳහන් වේ. ඔය දෙක පමණක් සඳහන් වන්නේ ඉංගුීසි පිටකතුයේ වෙන්ට ඇත. යුෂ්මතුන්ලාට පාලි නොතේරෙනවා නම් පූජාවලියවත් බලන්න. එවිට බුදුන් රහතුන් කලැ ධම් පූජාකර තිබෙන සැටි දත හැකි ය.

ධම් පූජා කිරීම කුලිය දීමකැයි පවසන්නේත් කුලියේ හා පූජාවේ වෙනස නොදැනීමෙනි. යුෂ්මතුන්ලා බුද්ධ පූජා පිළිමවලට කෑම දීමකැයි වරදවා තේරුම් ගත්තා මෙන්ම ධම්පූජා පිළි ගන්නා කළේ කුලිය ගැනීම කැයි සිතා ධම් පූජා පිළිගත්තා විය හැකිය. එය යුෂ්මතුන්ලාට වැරදීමකි. කුලියේ හා ධම් පූජාවේ වෙනස ඉතා මහත් ය. කුලිය නම් ස්වාමියා මෙහෙකරුවාට දෙන මිලයයි. ධම් දේශකයන් වහන්සේලා බණ අසන්තන්ගේ මෙහෙකරුවෝ නොවෙති. එබැවින් උන්වහන්සේලාට ස්වාමීන් වහන්සේලා යයි කියති. ධම් පූජාව ද දෑතින් ගෙන වුත් පුදා ස්වාමීන්වහන්සේගේ පා වදිති. මෙලෙස කුලිය දීමකුත් ලොව තිබේද? පූජාවේ හා කුලියේ වෙනසවත් නොදැන සබයට ආවේ කුමට.

# තිුවිධරත්නයට කරන අපහාසය

තිවිධරක්තයට අපහාසත් යුෂ්මතුන්ලා කියන දේවල් තො වෙති. දැනගනු කැමති නම් ඔන්න අසන්න. බුද්ධපූජාවෙත් පලක් නැතය කියා 'අරහං' යන පළමුවන බුදුගුණය මැකීම බුදුනට අපහාසයකි. පැරණියන් ලිව් කණ්ඩසූතුය කියා ධම්යෙහි දැලිගෑම ධම්රත්නයට කරන අපහාසයකි. තමාට සිතෙන සිතෙන දේ බණයයි තැන තැන කීමද ධම්ය කිලුටු කිරීමකි.

Non-Commercial Distribution

බුදුත් පිරිතිවීමෙත් පසු කණ්ඩ සූතු ලියා ගත්තාය කියා පැරණි උතුමත්ට චෝදතා කිරීම සඩ් ඝරත්තයේ මුල් කණුවූ ශාරීපුතු මෞද්ගලාාත ආතඥ රාහුලාදි මහරහතත් වහත්සේලාගේ තම් උත්වහත්සේලාගේ පයේ දූවිලි පමණවත් තොවටිනවුන්ට ආරූඪ කර ගැනීමෙත් සඩ් ඝරත්නයට කරන අපහාසයකි. තිුවිධ රත්තයට කරන ලොකු අපහාස මේවාද දැත් කරන සම්මාදම් ආදිය දැයි නුවණැත්තෝ දතිත්වා.

# බුදු සසුන බැබලේවා!

# ස්වර්ණමාලී චූඩා මාණිකප වණිනාව හා විනයාලංකාර මාහිමි චරිතය



#### සංඥාපනය

ස්වණීමාලී චෛතා රාජයා මත පැළඳ වීමට බුරුම බෞද්ධයන් විසින් පිළියෙල කරන ලද චූඩා මාණිකාය වනාහි මහභු වස්තුවෙකි. මෙබදු මහභු පූජා කිරීමට වෛදේශිකයන්ගේ සිත් ඇදෙන තරම් පුබල වූ සිද්ධස්ථාන ලක්දිව තිබීම සියලු සිංහල බෞද්ධයකුගේ ම පීතියට කාරණයෙකි. බුරුම චූඩාමාණිකාය පමණ වටනා වස්තුවක් ලංකාවෙහි කිසිම සිද්ධස්ථානයකට වෛදේශික රජකු විසින් පවා මීට පෙර පූජා කළ බවක් පුකට තැත. මේ මහභු පූජාවෙන් පෙනී යන්නේ මෙකල ලංකා බෞද්ධයන්ගේ හා බුරුම බෞද්ධයන්ගේ සම්බන්ධය පෙර තිබුණාට වඩා දැන් අතිශයින් වැඩිවී තිබෙන බව යි. අනා බෞද්ධ රාජධානීත් හා මිතුන්වය ඇති වීම ලංකා බෞද්ධයන්ගේ යහපතට පුබල හේතුවක් වනු නිසැක ය.

මෙකල බුරුම බෞද්ධයත් විසින් රුවත්මැලි චෛතාාරාජයත් වහත්සේට කරත ලද මේ පූජාව - ගරා වැටී තුබූ චෛතාා රාජයත් වහත්සේගේ මෙකල කරත ලද පුතිසංස්කරණය මෙත් ම ඉතිහාස ගත විය යුතු වැදගත් කාරණයෙකි. මහභු වස්තුවක් වූ මේ චූඩා මාණිකායේ තතු දැන ගැනීම ලංකා බෞද්ධයන්ගේ පීතියට හේතු වන බැවිත් චූඩා මාණිකාය පිළිබඳ තොරතුරු දැක්වෙන මේ කුඩා පොත ලිවීම ආරම්භ කරන ලදී.

වූඩා මාණිකා පුවෘත්තිය සමහ ම ලංකා බෞද්ධයන් හමුවෙහි තැබිය යුතු තවත් කරුණෙක් වෙයි. විශාල ධනස්කන්ධයක් පරිතාාගකොට මේ වූඩා මාණිකාය බුරුම බෞද්ධයන් විසින් පිළියෙල කරන ලද්දේ ඔවුන් තුළ ඉබේ ම හටගත් අදහසක් නිසා තොව අවුරුදු සතළිසෙක පමණ කාලයේ පටන් ලක්දිව වැඩ සිටින

Non-Commercial Distribution

ගරු යු. **විනයාලංකාර** බුරුම නායක මාහිමියන් වහන්සේගේ මෙහෙයීම නිසා ය.

මුන්වහන්සේ නිසා ලෝකශාසනද්වයට සිදුවී තිබෙන තවත් වැඩ මහත් රාශියෙකි. මුන්වහන්සේ වනාහි මෙකල ලෝසසුන් වැඩකරන්නෙමුයි ඝෝෂා කරන බොහෝ දෙනා මෙන් නොව සෝෂාවක් නැති ව ම වැඩ පමණක් කරන කරවන කෙනකු බැවින් මුන්වහන්සේ ගැන හා මුන්වහන්සේ විසින් සිදු කර තිබෙන වැඩ ගැන ද බොහෝ දෙනා නො දතිකි. ඒවා ගැනත් ලංකා බෞද්ධයන් විසින් දැන ගනු සඳහා ඒ බුරුම නායක මාහිමියන් වහන්සේගේ සංක්ෂිප්ත ජීවන චරිතය ද මේ ගුන්ථයට ඇතුළත් කරන ලදී.

මේ පොත කියවීම ලංකා බුරුම බෞද්ධයන්ගේ සම්බන්ධය තව තවත් දිවුණු වීමට හා චිරකාලයක් පැවැත්මට ද හේතු වෙනවා ඇත. එබැවිත් මෙය සැම සිංහල බෞද්ධයකු විසින් ආදරයෙන් කිය විය යුතු ය.

මීට,

රේරුකානේ චඤවිමල ස්ථවිර.

<u>2483</u> පෙබරවාරි 20 වෙනි දින දීය. 1940

ශී විතයාලංකාර පිරිවෙණ, පොකුණුවිට.

# සවණීමාලී චූඩාමාණිකා වණිනාව හා විනයාලඩකාර මහා සවාමි චරිතය

නමොතසස හගවතො අරහතො සමමා සම්බුද්ධසස

අමර මනුජ පාලිං ජපපදලී අමතුදං තිකර කුසුම සාලිං විතතියාකඩස් මානං රුවිර දුමිව සාලං සතුවු ධාතුහි හාරිං පවර රතන මාලිං ථූප රාජං නමෙ තං

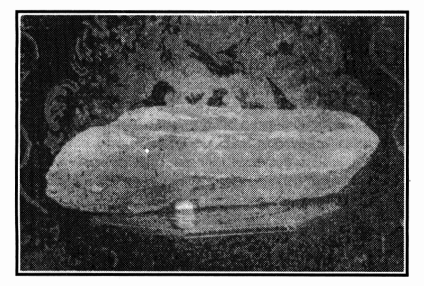
සතරාමර ලෝක ශිවඩකර වූ අප භාගාවත් අහීත් සමාක් සම්බුද්ධයත් වහත්සේගේ පරිතිච්චණයෙන් තුන්සිය දෙවැනි වෂීයෙහි ලක්දිව රජ පැමිණි දුටුගැමුණු මහරජතුමා විසින් කෝටි දහසක් පමණ ධන වියදමින් අනුරාධපුර නගරයට දක්ෂිණ දිශාභාගයෙහි වූ මහමෙවුනා උයනෙහි මේ මහා හදුකල්පයෙහි බුදු වූ කකුසද, කෝණාගමන, කාශාප, ගෞතම යන සිවු බුදු වරයන් වහන්සේ පැමිණ පරිභෝග කොට වදළා වූ පරිශුද්ධ භූමිභාගයෙහි දෝණයක් පමණ සව්ඥ ශාරීරික ධාතූන් වහන්සේ තිදන්කොට කරවන ලද්ද වූ ලක්දිවට පමණක් නො ව මුළු ලොවට මුදුන් මල්කඩක් බදු වූ සවණීමාලී චෛකාරාජයන් වහන්සේ වනාහි ඒ ඒ කාලවලදී ලක්දිව රජ පැමිණි සිංහලීය නරවරයන් විසින් තැවත තැවත පුතිසංස්කරණය කරමින් ආරක්ෂා කරන ලදහ. සිංහල තරවරයන්ගේ ජයභූමියක් වූ ඒ අනුරාධපුර නගරය පසු කාලයකදී ලෝක ධම්ය වූ පරිදි තටබුත් විය. නගරය පමණක් නොව මුළු පළාත ම ජනයාගෙන් හිස්ව වල්වැවී වන මෘගයන්ගේ වාසස්ථානයෙක් විය. මේ කාලයේ දී මනුෂායන් ගේ නො පැමිණීම නිසා චෛතා රාජයා මත ගස් වැවෙත්ට විය. ගස් වැවීමෙත් මදින් මද බිද වැටුණා වූ චෛතා රාජයන් වහන්සේ වන මැද පිහිටි පව්තයක් මෙත් දශීනය වූහ. මෙසේ පවත්නා කල්හි **තාරන්විට සුමතසාර** තෙරුන් වහන්සේ එහි පැමිණ මහ වනය මැද පිහිටි චෛතා රාජයා හෙළිකරවන්නට පටත් ගත්හ. කුිස්තු **වර් 1884** පමණේදී උත්වහන්සේ විසින් චෛතාය බඳ වන්තට පටත් ගත්තා ලදී. පටත් ගත් නමුත් උත්වහන්සේට එය අවසන් කරන්නට නුපුළුවන් විය. උත්වහන්සේ විසින් වෂී බොහෝ ගණනක් මුලුල්ලේ මහෝත්සාහයෙන් බැදවූ ඒ බැම්ම ද දුව්ල වූයෙන් **1912** දී බිද වැටුණේ ය.

ඉත්පසු ඒ වෂීයේ **ඇවරිවත්තේ කුමාරසිංහ රන්සිරි නෙල්** පෙරේරා වෙදරාලහාමිගේ පුධානත්වයෙන් **රුවන්වැලි වෛතෳවර්ධන** සම්තිය නමින් සමාගමක් පිහිටුවා චෛතෳය බඳවන්ට පටන් ගන්නා ලදී.

දකෂ ඉංජිතේරු මහතුන්ගේ උපදේශ පරිදි ශක්තිමත් ලෙස චෛතාාරාජයා බඳවන්නට පටන්ගත් සමිතියේ මහතුන්ගේ අවංක හාවයේ ද වියා්යේ ද පුතිඵල වශයෙන් බැදීම අවසන් වන්නට ළංවූ කල්හි එය මත පැළඳවීමට ටොන් සයක් පමණ බරැති අඩි සූවිස්සක් උස් වූ ලෝහමය කොතක් ද කරවිය හැකි විය.

ලකෂ බොහෝ ගණනෙක වියදමින් කළ යුතු වූ චෛතා කම්ාන්තය අවසානයට ම ළං කළා වූ ඒ මහතුන්ට චෛතා රාජයන් වහන්සේ මස්තකයෙහි පැළඳවිය යුතු **වූඩාමාණ්කාය** සම්බණධයෙන් දුෂ්කර තත්ත්වයකට මුහුණ පාන්තට සිදු විය. ඔවුහු පුවත් පත් වල දැන්වීම් පළකරවීම ආදි නොයෙක් කුමවලින් වූඩාමාණිකායක් වෂී ගණනක් මුඑල්ලේ සෙවූ නමුත් කොතැනෙකින්වත් එයට සැහෙන පළිභුවක් නො ලැබුණෙන් අන්තිමේදී කොළඹ දෙමටගොඩ මහා මකුටාරාමාධිපති ගරු යු. විතයාලංකාර බුරුම තායක මාහිමියන් වහන්සේගේ උපකාරය සෙවූහ. බුරුම නායක මාහිමියන් වහන්සේ මේ කාලයේ අභිතව දලද මාලිගය කරවමින් මහනුවර වැඩ සිටියහ. රුවන්මැලි වෛතාවධින සමිතියේ නිලධාරී පිරිසක් උන්වහන්සේ වෙත Non-Commercial Distribution ගොස් චෛතාාරාජයත් වහත්සේ පිළිබඳ අවසාන කෘතාාය සඳහා මුහුණ පාත්තට සිදු වී තිබෙත දුෂ්කරත්වය උත්වහත්සේට දත්වා බුරුමයෙන් වත් චූඩාමාණිකායක් සොයන්නට උත්සාහ කරන ලෙස ආරාධනා කළහ.

බෞද්ධ මහජනයා විසින් මහා ධන සම්භාරයක් වියදම් කොට දීඝී කාලයක් පරිශුම දරා කරවාගෙන ආ චෛතා කම්ාන්තය අවසන් වන්නට යන මේ මොහොතෙහි මුහුණ පාන්නට සිදු වී තිබෙන චූඩාමාණිකාය පිළිබඳ දූෂ්කරත්වය පහකරලීමේ වටිනාකම



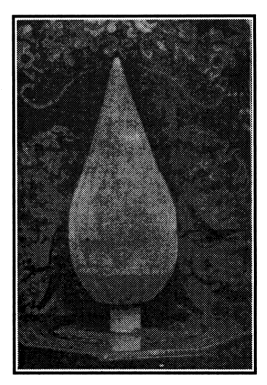
(කපන්නට පෙර පළිහුව)

දත් බුරුම නායක මාහිමියන් වහන්සේ තමන් වහන්සේ විසින් කරවමින් සිටින දළද මාලිගා කම්ාන්තය ද රුවන් මැලි සෑය බැඳවීමට දෙ වැනි නො වන තරමේ බරපතල දෙයක් වුව ද එය අනාහතර බුරුම තෙරුන් වහන්සේ නමකට හාර කොට 1933 මැයි මස 17 වැනි දින කොළඹ වරායෙන් නැව් නැහ චූඩාමාණිකායක් සොයනු සඳහා රැන්ගුත් නුවරට වැඩි සේක. උන්වහන්සේ රැන්ගුන් නුවර දින කීපයක් නැවතී සම්මුඛ වන මහතෙරුන් වහන්සේලාගෙන් හා රට තොට ගැන දන්නා මහතුන්ගෙන් ද චූඩාමාණිකායට පුමාණවන පළිභුවක් ගැන විමසූ නමුත් එයින් පලක් නො වී ය. ඉත්පසු උත්වහත්සේ **අමරපුරය** තම් වූ උඩබුරුමයෙහි මැණික් ගැන පුසිද්ධියක් උසුළන **මෝගොක්** නගරයට වැඩියහ. ඒ නගරය වතාහි මැණික් ආකර හිමියන්ගේ ද, මැණික් වෙළෙඳුන්ගේ• ද, මැණික් කම්ාන්තය කරන ශිල්පීන්ගේ ද වාසස්ථානයෙකි. නායක හිමියන් වහන්සේ එහි වෙසෙන මැණික් වෙළෙඳුන්ට හා මැණික් ආකර හිමියන්ට තමන් වහන්සේ පැමිණි කාරණය දැන්වූ හ. වෙළෙඳුන් හා ආකර හිමියෝ ලංකාවෙන් පැමිණි නායක මාහිමියන් වහත්සේ ගේ කීම ගැන මහත් සැලකිල්ලක් දක්වා වුවමනා කරන පළිභුවේ ගණන් මිනුම් ගෙන එනෙක් ලැබී තුබුණ පළිභු ඉතා ඕනෑකමින් පරීඤා කළහ. යු. ටො, දෝනන්ටේ, ෂන්ඨීදස්, යු. මට්, යන සතරදෙනකුට අයිති ව තුබූ පළිභුවෙක් චූඩාමාණිකායට පුමාණ වී ය. චූඩාමාණිකාය සඳහා ඒ පළිභුව නායක මාහිමියන් වහත්සේට ඔවුහු පරිකාාග කළහ. එහි වටිනාකම **රුපියල් සය දහසෙකි**. මෝගොක් ආකර වලින් ලැබුණු පළිභුව ලඩකා පළිභුවට වඩා බෙහෙවිත් ආලෝකවත් ය. එබැවිත් එහි වටිතාකම ද අධික ය. බූරුම නායක මාහිමියන් වහන්සේ 1938 අගෝස්තු මාසයේදී ඒ පළිභුව ලක්දිවට ගෙනවුත් චෛතාාවධ්න සමිතියේ මහතුන්ට දැක්වූයෙන් දුර්ලහ වස්තුවක් වූ එය දශිනයෙන් ඒ මහත්මෝ අතිශයින් පීති වූහ. පළිභුව දශීනයට පැමිණියා වූ බොහෝ ජනයෝ ද දුර්ලහ වස්තුව සපයාගෙන ඊම ගැන බුරුම නායක මාහිමියන් වහත්සේට අතේකාකාරයෙන් ස්තුති කරමින් පීති වූහ.

ඉක්බිති චෛතාාවර්ධන සමිතියේ මහත්මෝ ආකරයෙන් ගොඩගත් පරිදි ම ගෙත ආවාවූ ඒ පළිභුව කැප්පවීමට ශිල්පියකු සෙවූහ. කුඩා මැණික් මිස විශාල ගල් කැපිය හැකි යන්තෝපකරණ සහිත කම්ාන්තශාලා ලංකාවේ තොමැති බැවිත් එය කැපිය හැකි කෙතෙක් සොයා ගත තො හැකි විය. එයින් දෙවැති දුෂ්කර පුශ්තයකට ද ඒ මහතුත්ට මුහුණ පාත්තට සිදු විය. ඒ පුශ්තය විසදා ගැනීමට ද ඔවුහු පළිභුව සැපයූ බුරුම තායක මාහිමියන් වහත්සේගේ උපකාරය ම සෙවූ හ. බුරුම බෞද්ධයන් වෙනුවෙත් එය කපවා පරීතාාග කරතහොත් පිළිගැනීමට සමිතිය සතුටු බව බුරුම නායක මාහිමියන් වහන්සේට දන්වා චුඩාමාණිකාය සැපයීමේ සම්පූණි භාරය උන්වහන්සේට ම පැවරුහ. උන්වහන්සේ ඒ ආරාධනාව සතුටින් පිළිගෙන සමිතිය මහින් පිළියෙල කරන ලද චූඩාමාණිකායේ සැලැස්ම හා පළිභුව රැගෙන සමුදය තරණය කොට මෝගොක් නුවරට ම ගොස් චූඩා මාණිකාය කැපීම සඳහා පළිභුව ශිල්පීන් අතට පැමිණ වූහ.

## බලාපොරොත්තු සුන්වීමෙක්.

**චූඩාමාණිකා**යේ සැලැස්ම පරිදි පළිභුව ක්පා ගෙන ගිය නමුත් එක් පසෙකින් පාඩුවක් සිටිය බැවින් එය නො ගත හැකි විය. එයින් බලාපොරොත්තු සුන් විය. මාස ගණනක් මුළුල්ලෙහි රටින් රට ඇවිදිමින් කරන ලද නිෂ්ඵල වාහායාමය විය. කොතෙක් දුෂ්කරතා පැමිණියත් කරන්නට පටන් ගත් දෙය මුදුන් පත් වන තෙක් තො තවත්වත ස්වභාවය වූ වීර-භාවය උත්පත්තියෙන් ම පිහිටි මහාපුරුෂයකු බුරුම නායක වූ මාහිමියන්වහන්සේ එපමණෙකින් නොපසු



#### චුඩාමැණිකායේ සැලැස්ම

බැස නැවතත් පළිභුවක් සොයන්නට වන්හ. රුවන්මැලි චෛතා කම්ාන්තය මෙබඳු චූඩා මාණිකායෙකින් ම නිම විය යුතු නිසාදෝ Non-Commercial Distribution මහා ලාභී වූ විනයාලංකාර බුරුම නායක මාහිමියන් වහන්සේගේ පුණා මහිමිය නිසා දෝ පළමු පළිභුවට ද මහත් වූ පළිභුවක් පළමු පළිභුව පරිතාහග කළ මහතුන්ට ම ලැබී තිබුණේ ය. ඔවුහු එය ද තොමසුරුව ඒ තායක මාහිමියන් වහන්සේට පරිකාාග කළහ. ඒ පළිභුව **රුපියල් අටදහසක්** අගනේ විය. මෝගොක් නුවර ආකර වලින් ඉන් පෙර කිසිවකු විසින් එපමණ මහත් පළිභුවක් ලබා නැත. මේ අවස්ථාවේ ම මෙබඳු චූඩාමාණිකායට පුමාණවන පළිභුවක් ලැබීම ආශ්චයා්යෙකි. මේ ගැන තතු දන්නා සැම දෙනා ම පුදුම වූහ. දෙවනුව ලද ඒ පළිභුවෙන් ඉංජිනේරු මහතුන් විසින් තැනු සැලැස්ම පරිදි චූඩාමාණිකාාය කපන ලදී. එහි උස අහල් 18 කි. වටපුමාණය අහල් 26 කි. බර රාත්තල් 66 කි.

#### චුඩාමාණිකාය සැරසීම

පළිභුව කපා අවසාන වූ කල්හි බුරුම නායක මාහිමියන් වහත්සේ එය ස්වණීමය ආධාරකයෙක පිහිටුවා මුදුනෙහි ධාතු කරඩුවක් ද පිහිටුවා තවත් මාණිකායන්ගෙන් ද සරසන්නට සිතා ඒ බව බුරුම බෞද්ධයන්ට දැන් වූහ. උන්වහන්සේගේ වචනය ඇසූ බොහෝ දෙනා ඒ සඳහා රත් රිදී හා මැණික් පරිතාාග කරන්නටත් මුදල් වියදම් කිරීමටත් කැමැත්ත දැක්වූහ. එයින් සතුටට පත් තායක මාහිමියත් වහත්සේ එය කරවීමට මෝගොක් නුවර ධනවත් බෞද්ධ මහතකුට පැවරුහ. ඒ මහතා කිසිවකුගෙන් උපකාරයක් තොලැබුණත් තමාගේ ම වියදමිත් තායක මාහිමියත් වහත්සේගෙන් අවසර ලැබෙන සැටියකට කරවා දෙම් යි පුතිඥා කොට කටයුත්ත හාර ගත්තේ ය. කම්ාන්තය සිය ඇස් ඉදිරියේ ම පිරිසිදු ව කරවත්තට කල්පතා කළා වූ ඒ මහතා කම්ාත්තයට වුවමතා සියලු ම උපකරණ අලුකිත් ම සිය නිවසට රැස් කරවා රත් කරුවත් හා මැණික් කපන්නන් ද සිය නිවසට ම ගෙන්වා ආරක්ෂා සහිත කොට කම්ාන්තය කරවන්නට පටන් ගත්තේ ය. මේ බුරුම නායක මාහිමියන් වහන්සේ වනාහි සිතුවහොත් කොතරම් වියදම් වන දෙයක් වුව ද ලෙහෙසියෙන් සිදුකළ හැකි මහ පිනැත්තෙකි. එබැවින් කම්ාන්තය ආරම්භ කරනු සමග ම රන් රිදී හා මැණික් උන්වහන්සේ වෙත ගලා එන්නට විය. රිදියෙන් වාත්තු කොට රත්රනින් සියල්ල Non-Commercial Distribution

වසා මැණික් ඇල්ලූ අඩියෙක චූඩාමාණිකාාය සව්කොට මූදුනෙහි ස්වර්ණමය ධාතු කරඩුවක් පිහිටුවා මැණික් සැරසූ ස්වණිමය කෝෂයෙකින් මුදුන වසා සතර දිශාවට මැණික් වැල් සතරක් එල්ලා තවමාසයෙකින් චූඩාමාණිකා කමාන්තය නිමවන ලදී. චූඩා මාණිකාාය පිහිටැවූ අඩියේ උස අහල් 13 කි. බර රාන්තල් 156 කි. එය වසා පෙරවීමට රත්රත් රාත්තල් දොළොසක් ගත්තා ලදී. එහි ඉතිරි රාත්තල් 144 රිදී ය. මේ සඳහා ලැබුණු මැණික් ගල් සත් දහස් සයසිය අසූ සතරෙකි. ඒවා අතර රුපියල් පසළොස් දහසක් පමණ වටිනා ලෝහිතඩක මාණිකායෙක් ද වි ය. තවත් රුපියල් සියය, දෙසියය, තුන්සියය, සාරසියය, පත්සියය බැගින් වටිතා මැණික් ද ඒ අතර බොහෝ ගණනක් විය. ඒ මාණිකා සමූහයෙහි රුපියල් පසක් තො වටතා එක ම ගලකුදු තැති බව මාණිකා ශිල්පීහු කීහ. ඒ සියල්ල ම චූඩාමාණිකායට ඇල්ලිය නොහැකි බැවින් එයින් තෝරාගත් වඩා වඩා වටනාකම ඇති මැණික් සාරදහස් තුන්සිය පණසෙකින් චූඩාමාණිකාාය අලංකාර කරන ලදී. ගන්නා ලද මැණික් අතර ඉතා ම බාල ගල ද රුපියල් 25 ක් වටිනා බව කියති. ඒ මැණික් වලින් පසළොස් දහසක් අගනා ලෝහිතඩක මාණිකාය සහිත අගතා ගල් එක් දහස් එක් සිය සිවුසාළිසෙකින් චූඩාමාණිකායේ මුදුන සරසා තිබේ. මැණික් තුන් දහස් දෙසිය සයෙකින් ඉන් යට කොටස සරසා තිබේ. අඩිය සහිත සම්පූණි චූඩාමාණිකායේ උස අහල් 31 කි. මෙයට ගන්නා ලද මාණිකාායන් ඒ ඒ සැදැහැවතුන් විසින් පරිතාාග කරන ලද ඒවා ම වූ බැවින් එහි වටිනා කම නිශ්චය කළ නොහේ. එය සමහරු ලකෂයක් අගතේ ය යි ද, සමහරු දෙලකෂයක් අගතේ යයි ද, සමහරු ඊට ද වඩා අගතේ යයිද කියති.

#### ධාතු වැඩීමේ ආශ්චයා සිද්ධිය.

වූඩා මාණිකාය මුදුනෙහි පිහිටුවන ස්වර්ණමය කරඩුවෙහි වඩා හිදුවනු සඳහා බුරුම නායක මාහිමියන් විසින් ඒ ඒ තැනින් සපයා ගත් ධාතූන් වහන්සේලා නව නමෙක් වීදුරු කුප්පියෙක තැන්පත් කර ගෙන තුබුණෝ ය. චූඩා මාණිකාය මුදුනෙහි ධාතු කරඩුව සවිකරන්නට බලාපොරොත්තු වූ දිනයෙහි නායක <u>Non-Commercial Distribution</u>



චූඩා මාණිකාය මුදුනෙහි පිහිටූවා තිබෙන ධාතු කරඩුව මාහිමියන් වහන්සේ ධාතූන් වහන්සේලා වැඩ සිටින කුප්පිය වැඩකරන තැනට ගෙන ගිය නමුත් කරඩුව සවිකිරීම එදින අවසන් කරන්නට නුපුඑවන් වූයෙන් ධාතුන් වහන්සේලා වැඩ සිටින කුප්පිය එහි ම සුදුසු තැනෙක තබා වැඩියහ. පසුදින උන්වහන්සේ එහි වැඩ කරඩුවෙහි තැත්පත් කරනු පිණිස ධාතූන් වහන්සේලා ගන්නට බැලූ කල්හි කුප්පිය පුරා ධාතූන්-වහන්සේලා වැඩ සිටින බව දුටහ. ඒ කාරණයෙන් එහි උන් සැම දෙන ම පුදුම වූහ. ඒ ආශ්චයාීය දැක සැම දෙනම පීතියෙන් පිනා ගියහ. ඉක්බිති කුප්පියෙහි වැඩහුන් ධාතූන් වහන්සේලා

ඉත් පිටතට වැඩමවා ගැණ බැලූ කල්හි ධාතුත් වහත්සේලා **අනුඅට තමක්** දක්තා ලදහ. ඉක්බිති බුද්ධාලම්බත පීතියෙන් පිත පිතා එහි වූවත් සාධුනාද පවත්වත්දී තායක මාහිමියන් වහත්සේ චූඩා මාණිකාය මුදුනෙහි වූ කරඩුවෙහි ඒ ධාතුත් වහත්සේලා අනු අට නම වඩා හිදවූ හ.

ඉක්බිති චූඩා මාණිකාය ලක්දිවට පමුණුවනු සදහා මෝගොක් නුවර සිට විශේෂ දුම්රියෙකින් මහත් වූ උත්සවශීයෙන් බුරුමයේ වතීමාන අගනුවර වූ රැන්ගුත් නගරයට පමුණවනු ලැබීය. රැන්ගුන් නුවරට ගෙන යන චූඩා මාණිකාය දශීනය සදහා දුම්රිය නවත්වන සෑම ස්ථානයෙක ම දහස් ගණන් ජනයා රැස් ව උත්හ. රැන්ගුන් නුවරදී එය **ශ්වේද ගොත්** වෛතායේ හාරකාර මහත්මෝ දුම්රිය ස්ථානයට පැමිණ අතාහාදරයෙන් මහත් වූ උත්සවයෙන් පිළිගත්තෝ ය. ඒ පිළිගැනීමේ උත්සවයට සහභාගි වනු සදහා රැන්ගුන් නුවර නායක තෙරුන් වහන්සේලා ඇතුඑ බොහෝ හිකුකුත් වහන්සේලා ගෙන් ද, රජයේ ඇමතිවරුන් ගෙත් හා උසස් නිලධාරීත්ගෙන් ද නොයෙක් සමිති වෙනුවෙන් පැමිණ සිටි නියෝජිතයන් ගෙන් ද ජන පුධානයන්ගෙන් හා

Non-Commercial Distribution

මහදනිසුරත් ගෙත් ද, යුක්ත වූ ලක්ෂයකට අධික ජනකායෙක් පැමිණියෝ ය.

දුම්රිය පළේ සිට විශේෂයෙන් පිළියෙල කරන ලද රථයෙක තබා චූඩාමාණිකාය ලක්ෂයක් පමණ ජනයාගෙන් යුක්ත වූ මහ පෙරහරෙකින් රැන්ගුන් නුවර ශ්වේදගොන් චෛතාස්ථානයට පමුණුවා එහි දී මහජනයාට පුදශීනය කරන ලද්දේ ය. මේ උත්තම වස්තුව ලක්දිවට පැමිණ විය යුතු කාලය පැමිණෙන තුරු ශ්වේදගොන් චෛතාරාජයාගේ හාරකාර මහතුන් විසින් චෛතාහරාජයා සමීපයෙහි වූ විශේෂ මන්දිරයෙක තැන්පත් කොට ආරක්ෂා කර සුදුසු කාලය පැමිණි කල්හි ලක්දිවට යැවීම පිණිස බුරුමයේ ආණ්ඩුකාර තුමාට හාර කිරීමට ද එතුමා විසින් එය රාජකීය හාණ්ඩයක් වශයෙන් ලඬකා ආණ්ඩුකාරතුමා වෙත එවීමට ද ලඬකා ආණ්ඩුකාරතුමා විසින් මහ ඇමකි තුමාගේ මාගීයෙන් රුවන්මැලි චෛතාහරාජයා මත පැළඳවීම සඳහා චෛතා වර්ධන සමිතියට හාර කිරීමට ද නියම කර ගන්නා ලදී.

මෙසේ ආශ්චයා ී ලෙස ලැබී සැපයුණ, මේ අතසී වස්තුව චෛතාවධ්ත සමිතිය පිළිගෙත පැළඳවීමෙත් පසු චෛතාරාජයත් වහත්සේ පමණක් තොව මුළු ලංකාව ම උත්සව ශීයෙත් විරාජමාන වෙනවා ඇත.

## ස්වණීමාලී මහා චෛතෳයන් වහන්සේට වනුදනා කරන ගාථාව

සම්බුද්ධ රාජ වරදෙහ සමුබ්හවා නං ධාතූතමායතනභූත සුපූජනී යං ලඩකඩගතා සිරසි මොලි සිරිං වහත්තං සොවණ්ණමාලි වරථූප මහං නමෙතං

(පසුව වෛතා වර්ධන සමිතිය විසින් වූඩාමාණිකාය පැළඳවීමේ භාගාය ද විනයාලංකාර නාහිමියන්ට ම ලබා දුන් බව රේරුකාතේ නාහිමියෝ "ශ්වේජිත් නිකාය" නම් කාකියේ ලියුහ. බලන්න - 117 පිට.)

Non-Commercial Distribution

සංස්කාරක

# යූ. විනයාලඩකාර බුරුම නායක ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේගේ චරිතය



බුරුම නායක මාහිමියන් වහන්සේ.

ලකෂ බොහෝ ගණනක් ධනය විසදා රුවන්මැලි චෛතා රාජයා බැඳවූ ලංකා බෞද්ධයන්ට අවසානයෙහි දුෂ්කර කාය්ීයක්ව පැවති වූඩාමාණිකායක් සැපයීමේ හාරය සතුටිත් පිළිගෙන බලාපොරොත්තු වූවාට ද වඩා සිය වාරයෙන් යහපත් වන පරිදි පිරිවර මාණිකා සාරදහස් තුන්සිය පනසෙකින් හා අනුඅට නමක් සව්ඥ ධාතූන් වහන්සේලා වැඩ සිටින ධාතු කරඩුවෙකින් ද ස්වණීමය ආධාරකයෙකින් ද යුක්ත කොට සපයා ලංකා බුද්ධ ශාසනයට අගතා සේවයක් කළා වූ යූ. විතයාලංකාර බුරුම තායක මාහිමියත් වහන්සේ වනාහි තවත් ලෝසසුන් වැඩ රාශියක් සිදු කළා වූ මහා වීරවරයෙකි. එබැවින් උන් වහන්සේ ගැන දැන ගැනීම සඳහා උන්වහන්සේගේ සංකම්ප්ත ඵ්වන චරිතය දක්වනු ලැබේ.

#### ජන්මභූමිය

උන්වහන්සේගේ ජන්මභූමිය වූ **බූරුම දේශය** වනාහි ජීවමාන සව්ඥයන් වහන්සේ අතින් ම ලත් කේශ ධාතුන් වහන්සේලා නිදන් කොට කරවන ලදැයි පුකට ස්වණීමය පව්තයක් සේ රැන්ගුන් තගරයට හා ඒ අවට සිය ගණනක් තගර ගුාමවලට ද රැ දවල් දෙක්හි පෙනෙන්නා වූ කුඩා චෛතා හා පුතිමා ගෘහ සිය ගණනක් පිරිවර කොට ඇත්තා වූ, සැමතැන ම රතින් වසා තිබෙන්නා වූ, **ශෙවදගොන්** නමැති මහා චෛතා රාජයාගෙන් හා ඒ ඒ නගරගුාමයන්හි පිහිටියා වූ පුරාණ වූ ද නවීන වූ ද සිය ගණන් ස්වණීලිප්ත චෛතාායන් ගෙන් ද, සියක් රියන් - දෙසිය රියන් පමණ විශාල බුද්ධ පුතිමා වහන්සේලාගෙන් ද, දහස් ගණන් පුකිමා ගෘහයන් ගෙන් ද, සිය ගණන් හිකුසන් වහන්සේලා වෙසෙන දෙමහල් තුන්මහල් සංඝාවාසයන් ගෙන් යුත් සිය ගණන් මහා සංඝාරාමයන් ගෙන් ද, රත්නනුය සරණ පරායන ජනයන් ඇති සිය ගණන් නගරගුාමයන් ගෙන් ද, අතිමනෝඥ වූයේ ය. ශීලය ජීවිතයට ද වඩා උතුම් කොට රඤා කරමින් කටුක දුක් තණපතක් පමණටවත් ගණන් නොගෙන ජනයාගෙන් ඈත් ව අරණා සෙනසුන් වලට වැද මහණ දම් පූරන දහස් ගණන් යෝගාවචර භිඤූන් වහන්සේලා ගෙත් ද, කිපිටක ධම්යෙහි හා නොයෙක් ශාස්තුයන්හි පරතෙරට පැමිණි මහා ස්ථවිරවරුන් ගෙන් ද, ලකෂ සංඛාාත ධනය තොමසුරුව බුදු සස්තට පරිකාාග කරන මහා ධනවතුන් ගෙන් Non-Commercial Distribution ද, දිනපතා දස නම, විසි නම, පනස් නම, සියක් නම බැගින් භිකුෂූන් වහන්සේලාට දන් දෙන සැදැහැවත් උපාසකෝපාසිකාවන් ගෙන් ද යුක්ත ය. මැණික් ආකර රන් ආකර රිදී ආකර යකඩ ආකර තෙල් ආකර වලින් හා එක් යළෙකදී ම මුඑ රටට ම වෂ් ගණනකට සැහෙන ධානා පැසෙන සාරවත් කෙත් වලින් ද නොයෙක් දේ වැඩෙන සාරවත් බිම් වලින් ද සමෘද්ධ ය.

# උත්පත්තිය.

අප තායක මාහිමියත් වහත්සේ ඒ බුරුම දේශයෙහි මෝල්මේත් තමැති තගරයෙහිදී ශුද්ධා ශීල පාඥාදි ගුණ සම්පත්ති යෙත් හා ධන සම්පත්තියෙත් ද අනූන වූ වෙළෙඳ පවුලෙක ශකවෂී 1800 වැන්නෙහි උඳුවප් මස පුර පසලොස්වක් පොහෝ දින මධාාම රාතියෙහි පළමු කොට මෙලොව එළිය දුටහ.

#### පුවුජාාව

ඒ දරුවා ශුක්ල පක්ෂයෙහි චඥයා මෙත් මවුපියන්ගේ හා දොකීන්ගේ මතකොද පොබයමිත් වැඩි ස්වජාතික ශිල්ප ශාස්තු යන්හි ද නිපුණත්වයට පැමිණ තරුණ වයසට පැමිණ සිටි කල්හි සැම පිරීම් දරුවකු ම සසුන් ගත කිරීම තමැති බුරුම ජාතික සිරිත වූ පරිද්දෙන් මවුපියන් විසින් ශකවෂ් 1817 වැන්නෙහි වෙසක් පූරපසලොස්වක් පොහෝ දිනයෙහි ඒ නගරාසන්නයෙහි වූ ටවූන් වයින්ජී නමැති වනවාස විහාරයට පමුණවා යු. චඥගීධාන මහා ස්ථවිරයන් වහන්සේ සමීපයෙහි මහත් වූ උත්සවශ්රීයෙන් පැවිදි කර වන ලද්දේ ය. පැවිදි කර වනු ලැබූ කුල දරුවන් විසින් හැකිතාක් කල් මහණ දම් පුරා ඉන් ඉවත් වීම හෝ උත්සාහය ඇති නම් දිවිහිමියෙන් මහණ දම් පිරීම එරට පවත්නා චාරිතු ධම්ය යි.

## ධම ශාස්තුෝද්ගුහණය

විතයාලංකාර සාමණේරයන් වහන්සේ ගේ සුවිනීත හාවය හා කියා ශූරහාවයක් දුටු යූ. චඤභිධාන මහා ස්ථවිරයන් වහන්සේ විසින් මේ කුඩා නම අනාගතයෙහි ලෝ සසුන් දෙකට Non-Commercial Distribution බොහෝ වැඩ කළ හැකි කෙනෙක් වන්නේ ය යි සිතා විශේෂ උගෙනීමක් ලබා දෙනු පිණිස එවකට සුපුසිද්ධ විදාාාස්ථානයක්ව පැවැත්තා වූ රැන්ගුන් නුවර මහා ධම්මදීපිකාරාමයෙහි වැඩ වෙසෙන තදුරාමාධිපති **සාසනාලංකාර සද්ධම්මාභිවංස සිරිපවර මහාධම්මරාජාධි රාජගුරු මහානායක මාහිමියන් වහන්සේ** වෙත උන්වහන්සේ යවන ලදහ.

ඒ මහා නායක මා හිමියන් වහන්සේ වනාහි බූරුම දේශයෙහි අති පුසිද්ධ ශිඤාකාමී මහා ස්ථවිර තුමෙකි. උන් වහන්සේ දිනකට එක් වරක් මිස දෙවරක් ආහාර නො වැළඳූහ. පානුයෙහි මිස දෙවැනි බඳුනෙක නො වැළඳූහ. දිනපතා පිඩුසිහා වැඩියහ. මත්සා මාංශ නො වැළඳූහ. සියතින් ම හැමදීම් ආදි වත් පිළිවෙත් කළහ. ඇතුළු ගම්හි තබා ආරාමයෙහිදී ද බඔයකින් ඔබ නො බැලූහ. කිසිවක සමග හිස් කථාවක් කිසිකලෙක නො කළහ. උත් වහත්සේ දක්තට යමකු පැමිණියහොත් ඔහුට ධම්කථාවක් ම කළහ. එක් දිනෙක පස් වාරයක් රත්නතුය වැන්දහ. උන් වහන්සේගේ ශිෂායන් දහසකට අධික වූ නමුත් උන්වහන්සේ දෙවැන්නකු හා එක් ආවාසයක තො වැසූහ. රැ. න්ගුන් නුවර මහාධම්මදීපිකාරාමය, **සඳවූන්ඩූන් නූවර මහා මංගලාරාමය** යන ආරාම දෙකට ම උත්වහත්සේ අධිපති වූ සේක. ඒ ආරාම දෙක්හි විසූ භිඤූ සාමණේරවරුන්ගේ ගණන පත්සියයක් පමණය. උත්වහන්සේ ඒ ආරාම දෙක්හි ම කලින් කල වාසය කළහ. උන්වහන්සේ පිඩු සිහා වඩිනුයේ තමා සඳහා ම නොව භිඤුසංඝයා ද සඳහා ය. මහා ලාභියකු වූ උන්වහන්සේ පිඩුසිභා වැඩි කල්හි මනුෂායෝ උන්වහන්සේට බොහෝ ආහාරපාන පිරිනැමූහ. එයින් ම උත්වහත්සේ වෙසෙන ආරාමයෙහි දෙසියයක් පමණ හිකුෂුහු යැපුණාහු ය. උන්වහන්සේට ලැබෙන ආහාර පාන දිනපතා විහාරයට පමුණුවා දීම පිණිස නගර වැසියන් විසින් කරක්ක හා කත්කාරයෝ ද යොදනු ලැබූහ. පිඩු සිහා වැඩි කල්හි උන්වහන්සේට ආහාර පාන පමණක් නොව චීවරාදි පරිෂ්කාර ද පිරිනමනු ලැබීය. ඒ සියල්ල රැස් කර තබවා වරින් වර සංඝයාට බෙද දීම එතුමන්ගේ සිරිත විය. උන්වහන්සේ පරිභෝග කෙළේ තුන් සිවුර පමණකි. නින්ද අඩු කොට මහණ දම් පිරීම නිසාදෝ, පෙර Non-Commercial Distribution

කළ පාපයෙකින් දෝ අවසාන කාලයේදී උන්වහන්සේගේ නේතුයෝ අඳුරු වූහ. එකල්හිදු උන්වහන්සේ කප්පිය කාරකයන්ගේ උපකාරයෙන් නො නවත්වා ම පිඩු සිහා වැඩි සේක. උන්වහන්සේගේ මූලනාමය යු. සාසන යනුයි. සාසනාලංකාර සද්ධම්මාහිවංස සිරිපවර මහාධම්මරාජාධී රාජගුරු නාමය උන්වහන්සේට අන්තිමට රජ කළ බුරුම රජතුමා විසින් පිරිනැමූ ගරු නාමයෙකි.

උත්වහත්සේගේ ආරාමයන්හි පුතිපත්තිකාමී සැබෑ හිසුෂූන්ට මිස හිස් පුද්ගලයන්ට වාසය කිරීමට අවකාශයෙක් නොවීය. ඒවායේ වෙසෙන සැමදෙනා විසින් කාලසටහතට අනුව සියලු වැඩ තො වරදවා කළ යුතු විය. ඒ අනුව ඔවුනොවුන් එක්වී කථා කරමින් හිස්ව කාලය ගත නො කළ යුතු විය. දුෂ්පුතිපත්ති පිරීමට ද අවකාශ නොවීය. මුදල් පරිහරණය, ගිලන් කමක් නොමැතිව වහත් පයලා ගම් වැදීම, වැසි නැති කල්හි කුඩ ඉසලා ගම් වැදීම, කරත්තවලින් යාම, දුම් බීම, විකාලයෙහි බුලත් දුම්කොළ සැපීම, තීතියෙන් ම තහනම් විය. වරද කළ සැමදෙනාට ම පාලක තෙරුත් වහත්සේලා විසින් දඬුවම් පමුණුවනු ලැබීය. නැවත නැවත වරද කරන්නෝ ආරාමයෙන් තෙරපනු ලැබූහ. ඒවාට උගෙනීමට පැමිණෙන කුසීක භිකුෂූන් වැඩි කල් නොසිට පලා යාමත් පුතිපත්තිකාමී කුලපුනුයන් දීඝී කාලයක් ඒ ආරාමයන්හි වාසය කිරීමත් ස්වභාවය විය.

# <u>උපසම්පත්තිය</u>

විතයාලංකාර සාමණේරයන් වහන්සේ රැන්ගුන් නුවර මහා ධම්මදීපිකාරාමයෙහි ඒ මහානායක ස්වාමීඥයන් වහන්සේ ගේ සිත් දිනා ගෙන වාසය කළහ. විසි අවුරුදු වයස පිරුණු කල්හි උපසම්පදව ලැබීමට සුදුසු වූ සකල ගුණාංගයන් ගෙන් සම්පූණීව සිටි උන්වහන්සේ සාසතාලංකාර මහානායක මාහිමියන් වහන්සේ උපාධාාය කොට එක්සිය පනස් නමක් පමණ වූ හිකුෂූ සංඝයා වහන්සේ විසින් මහාධම්මදීපිකාරාම සීමා මාලකයේදී මහත් වූ උත්සවයෙන් උපසම්පදවට පත් කරනු ලැබූහ. උපසම්පද කරනු ලැබීමෙන් පසු ද උන්වහන්සේ ඒ මහා ධම්මදීපිකාරාමයෙහි ම වැඩි Non-Commercial Distribution

96

දුරටත් ධම් ශාස්තුෝද්ගුහණය කරමින් වාසය කරන කල්හි ලක්දිව පෙර විසූ පඩිවරයන් විසින් කරන ලද ගුණුයන් දැකීමෙන් හා පොත් පත් වල ලංකාව ගැන දක්වා තිබෙන කරුණු දැකීමෙන් ද, උන්වහන්සේගේ සිත ලංකාව දෙසට නැමුණේ ය.

#### ලංකාවතරණය.

තමන් තුළ හටගත් ලක්දිවට පැමිණීමේ අදහස කුමයෙන් වර්ධනය වීමෙන් උන්වහන්සේ **කිුස්තු වළු 1901** දී ස්වකීය ආචාය<sup>8</sup> -වරයෙකු වූ ඌ. ජීන තමැති බූරුම මහා ස්ථවිරයන් වහන්සේ සමග රැන්ගුන් නුවර සිට කොළඹ බලා යානුා කරන නැවකින් සමුදුය තරණය කොට ලක්දිවට සම්පුාප්ත වූහ. උන් වහන්සේ ලක්දිවට පැමිණ සිද්ධස්ථාන වඤතා කරමින් ඇවිද ඒ වෂීයේ වස් වසන කාලය එළඹි කල්හි **මිහිත්තලා පවතයේ ගල් ගෙයක** වස් වැසූහ. වස් වසා ඒකාසනිකව පිණිඩපාතිකව භාවනාවෙහි යෙදෙමින් වස් කාලය අවසන් කළහ. වසෙන් පසු නැවතත් සිද්ධස්ථාන වඤ්නා කරමින් ඒ ඒ දිශාවල ඇවිද 1902 දී කොළඹ වත්තෙක වස් වැසූහ. ඉත් පසු ද තැවකක් සිද්ධස්ථාන වඥතා කරමිත් ද, ඒ ඒ කැන්වල භාවතා කරමින් ද, හැසිර 1903 දී මිහිත්කලා පච්තයේ ම වස් වැසූහ. 1904 දී උන්වහන්සේට ලක්දිවදී මුණ ගැසුණු යූ. ජයන්ත නමැති බුරුම ජාතික භිඤුන් වහන්සේ කෙනකු ද සමහ **සියනෑ කෝරලයේ දොරනැගොඩ** නමැති ගුාමයේ **සොහොන් භූමියෙක** වස් වැසූහ. එහිදී මුන් වහන්සේට **සද්ධානිස්ස** නමැති දසසිල් උපාසක කෙනෙක් ද එක් විය. වස් අවසානයෙහි උන්වහන්සේ ජයන්ත තෙරුත් වහන්සේ හා උපාසක තුමාද සමග. නැවතත් වඥතාවෙහි ඇවිදින්නට වූහ. මුන්වහන්සේට ලංකාවේ සිද්ධස්ථාන වඤනාවට මෙපමණ දීඝී කාලයක් ගත වූයේ ලංකාව සැම තන්හි ම පයින් ම ගමන් කළ බැවිනි. ලංකාවේ තිබෙන පෞරාණික සිද්ධස්ථානයන් ගෙත් උත්වහත්සේ තො පැමිණි තැතෙක් නැත. විෂ් කීපයක් ම ලංකාවේ ඇවිද්දා වූ උන්වහන්සේ මේ වෂීයේදී සියරටට පෙරළා වඩතා අදහසින් **ශී පාදය** වඥතා කොට කොළඹ බලා පයින් ම යු. ජයන්ත තෙරුන් වහන්සේ හා සද්ධාතිස්ස උපාසක තුමා ද සමග වඩනාහු හොරණට පැමිණියෝ ය.

#### කුළුපණ කන්ද.

වඥතාවෙහි ඇව්දින්නා වූ උන් වහන්සේ ව්ඩා සන්සිදුවා ගැනීම පිණිස පන්සල්වලට ගිය කල්හි විදේශක වූ උන්වහන්සේ ගෙන් නොයෙක් පුශ්න අසා වඩාත් වෙහෙසට පත් කරවන බැවින් උන්වහන්සේ පන්සල්වල නවාතැනට යාම අත්හළහ. බොහෝ සෙයින් නවාතැන් ගත්තේ ගල්ලෙන් ආදී ජනශුනා ස්ථානවල ය. හොරණට පැමිණ ගල්ලෙන් විචාළ කල්හි මිනිස්සු **කුළුපණ කන්ද** ගැන උන් වහන්සේට කීහ. කුළුපණට පැමිණි කල්හි එක් මිනිසෙක් කුළුපණ **වැරැ.ල්ලහේන කන්දට** වැඩමවා ගෙන ගොස් එහි තිබෙන ගල් ගෙය උන්වහන්සේට දැක්වීය. උන්වහන්සේ එහි වැඩියේ එද රානිය ගත කිරීම පිණිස ය. එහෙත් ගල්ගෙය වාසය කළ හැකි පරිද්දෙත් තොතිබුණ බැවිත් එහි තො විසිය හැකි විය. දීඝී කාලයක් ඇවිදීමට සැරසී සිටි උන්වහන්සේලා වාසයට සුදුසු තැතක් තො ලැබෙත තැන්වලදී ගසෙක එල්ලා එය යට වාසය කළ හැකි වන පරිද්දෙන් සාදවා ගත්තා ලද විශාල කුඩ දෙකක් තිබුණේ ය. එද ද උන්වහන්සේලා කුඩ ගස්වල එල්ලා ඒවා යටට වී වාසය කළහ. මෙය විනයාල∙කාර නායක මාහිමියන්ගේ **ජය භූමිය** විය. වෂී කීපයක් මුඑල්ලෙහි ලංකාවේ හැසුරුත නුමුත් මේ ස්ථානයට පැමිණෙන තුරු උන්වහන්සේගේ කීර්බ්ය නො පතළේ ය. කීර්තිය පැතිරෙන්නට වූයේ මේ කන්දට පැමිණීමේ පටන් ය. එද රාතිය කුඩ යට වාසය කළා වූ උන්වහන්සේලා පසු දින පිඩුසිහා වැඩියෝ ය. ඒ කාලයේ ඒ පලාතේ මිනිසුන්ට එය ආශ්චර්ය දර්ශනයෙක් වී ය. නුදුටු විරු ජාතියෙක භිකුෂූන් දැකීම ද ආශ්චයාීයෙක් වි ය. කුළුපණ කන්දට අමුතු රටෙක හිඤුන් වහන්සේලා දෙනමක් පැමිණ සිටින්නාහ යන ආරංචිය ගම්වල පැතිරෙන්නට වි ය. එදින උන්වහන්සේලා දක්නට මිනිස්සු එහි ගියෝ ය. ගොස් උත්වහන්සේලාට බොහෝ සැලකිලි දැක් වූහ. විනයාලංකාර තායක මාහිමියත් වහත්සේ ඒ මිනිසුන්ට ධම්දේශනා කළහ. මනූෂායෝ උන්වහන්සේ කෙරෙහි බොහෝ පුසන්න වූහ. මිනිසුන්ගේ බලවත් සැලකීමක් ඇති නිසාද, වඥනාවේ කලක් ඇව්ද බොහෝ වෙහෙසී සිටි නිසා ද, උන් වහන්සේ දින කීපයක් එහි නැවතී විඩා සංසිදුවා ගෙන යන්නට ඉටා ගත්හ. උන්වහන්සේලාගේ පැමිණීමේ අාරංචිය ද ඒ සමග ම උන්වහන්සේලාගේ කීර්ති ඝෝෂය ද දිනෙන්

දින වේගයෙන් පැතිරෙන්නට විය. දිනෙන් දින ම කුළුපණ කන්දට එත මිනිසූන්ගේ සංඛාාව අධික වි ය. උන්වහන්සේලා කෙරෙහි අතිශයිත් පුසන්න වූ මනුෂායෝ හැකිතාක් කල් නවත්වාගෙන උත්වහන්සේලාට සත්කාර කොට පින් ලබා ගන්නා අටියෙන් උත්වහන්සේලාගේ වාසය පිණිස **කුටි දෙකක්** තැනූහ. මිනිසුන්ගේ බලවත් ඉල්ලීම නිසා උන්වහන්සේ තවත් ටික කලක් එහි ම වාසය කරන්නට ඉටා ගත්හ. උන්වහන්සේ දිනපතා පැමිණෙන විශාල පිරිසට **ආජ්වාෂ්ටමක ශීලය** සමාදත් කරවූහ. පොහෝ දිනයන්හි පැමිණෙන පිරිසට ද **නවාංග උපෝසථ සීලය** සමාදන් කර වූහ. මේ පළාතේ මනුෂායෝ ඉන් පෙර ඒ ශීලයන් ගැන අසා නො සිටියහ. එයින් වඩාත් උන්වහන්සේ කෙරෙහි පැහැදුණා වූ ඔවුහු කන්දෙහි එක් පුදේශයක් වහා සමතලා කොට කඩිමුඩියේ **මහා ධම්ශාලාවක්** ද තැනුහ. සිල් සමාදන් වන පිරිස ද දිනෙන් දින ම අධික වූහ. පොහෝ දිනයන්හි කැලණි විහාරයට මෙන් කුළුපණ කන්ද දෙසට සේනාව ගලා එන්නට විය. සමහර පෝය වලදී දහසක් පමණ මනුෂායෝ සිල් සමාදන් වූහ. පොහෝ දිනයන්හි කුළුපණ කන්දේ බට පදුරක් නොහැර සිල් සමාදත් ව භාවතා කරන්නෝ වූහ.

# නවාංග උපෝසථ සිලවාදය.

බොහෝ ලාංකික භික්ෂූහු නවාංග ශීලයෙක් නැත, එය මිත්රාාවෙකැයි පුකාශ කරන්නට වූහ. විරුද්ධ වූ ඇතැම් ශෘහස්ථ පුවුජිතයෝ නොයෙක් පළාත් වලින් ශෘහස්ථ පුවුජිත පණ්ඩිතයන් ගෙන්වා මුන්වහන්සේ හා වාදයට එවන්නට පටන් ගත්හ.<sup>1</sup> නවා-තැනට පැමිණියා වූ මුන්වහන්සේ සමීපයෙහි කිසි ම පොත පතෙක් නො තිබුණේ ය. උන්වහන්සේ වාදයට එන්නවුන් ලවා ම පොත් ගෙන්වා ඔවුන්ගේ පොත් වලින් ම ඔවුන්ට නවාංග ශීලය ඇති බව දක්වා ලූහ.<sup>2</sup> වාදකරුවන් අවුත් පරාජය වී යත් යත් ම උන්වහන්සේගේ කීර්තිය වඩා වඩා පතළේ ය. සැතපුම් විස්ස තිස

Non-Commercial Distribution

 <sup>1905</sup> දී මුදින "නවඩා උපොසථය" නම් කුඩා පොත් පිංචකින් දැඩි විවේචනයක් එල්ල විය.

අංගුත්තර නිකායේ නවක නිපාතයේ සීහනාද වග්ගයේ නවාංගුපෝසථ සුනුය බලන්න.

දුර ගම්වලින් නගරවලින් පවා ආහාර පාන පරිෂ්කාරයන් රැගෙන කුළුපණ කඤ කරා මහජනයා එන්නට වන්හ. ගෙනවුත් පාමුල තබා පුදන්නාවූ පරිෂ්කාර බොහෝ විය. ගිහියන් පමණක් නොව නොයෙක් පළාත් වලින් හිකුෂූන් වහන්සේලා ද උන් වහන්සේ දක්නට පැමිණෙත්නට වූහ. උන් වහන්සේ එක් අනෙකින් ගෙන අනිත් අතින් දෙන්නාක් මෙන් තමන් වහන්සේට ලැබී තිබෙන පරිෂ්කාර එන එන හිකුෂූන් වහන්සේලාට පරිතාාග කළහ. මේ කාලයේදී උන්වහන්සේට සියරට බලා වඩනට ඕනෑකම තිබුණේද, විරුද්ධ වාදීන් හට බියෙන් පළාගියහයි කියන්නට අවකාශ නො ලැබෙනු සඳහා එහි ම වැඩ සිටිසේක. වෂීයක් පමණ ගත වූ කල්හි මෙසේ එන එන භිකුෂූන් වහන්සේට දීත් සියයක් පමණ අට පිරිකර හා තවත් බොහෝ පිරිකර උන්වහන්සේ වෙත ඉතිරිව තිබුණේ ය.

# සිය රට වැඩමවීමට සුදනම් වීම

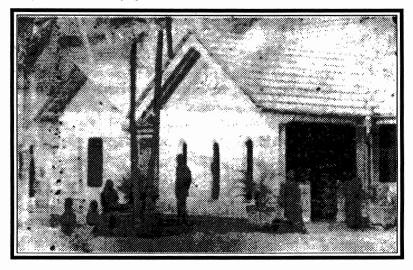
මේ කාලය වන විට වාද කරුවන් සම්පූර්ණයෙන් ම නිහඬ වී සටි බැවින් උන්වහන්සේ මහා දනයක් දී ඒ පරිෂ්කාර සියල්ල ම පුද සිය රටට වැඩම වීමට සිතා ඒ බව දුයකයන්ට දැනුම් දුන්හ. දයකයෝ ද මහා දනය දෙන්නට සුදනම් වූහ. මේ කාලයේ **අමරපුර නිකායික** තෙරුන් වහන්සේලා බුරුම නායක මාහිමියන්ට ප**ඤ**ව කියා කළෝ ය. **වැලිතර යු. ඒ. ඥාණතිලක** නායක මාහිමියන් ඇතුළු බොහෝ අමරපුර නිකායික තෙරුන් වහන්සේලා උන්වහන්සේට උපකාර කළෝ ය. **වැලිතර ධම්මජෝති** කෙරුත් වහත්සේ හා **කොස්ගොඩ සිරි සුසීම** තෙරුන් වහන්සේ ද උන්වහන්සේට විශේෂයෙන් පඤව කිුයා කළ දෙනමෙකි. ඒ දයක මහත්මෝ ද **වස්කඩුවේ සූහුති** නායක මාහිමියන් වහන්සේ වෙත ගොස් දුනයට ආරාධනා කළහ. උන්වහන්සේ සියක් නමක් සමහ වඩනා ලෙසට අරාධනාව පිළිගත්හ. නියමිත දින පැමිණි කල්හි ඒ මහෝත්සවයට සහභාගිවීම පිණිස ඊට පළමු දින රාතියේ පටන් ම කුළුපණ දෙසට සිය ගණන් ජනයා ගමන් කරන්නට වූහ. දානය දෙන දිනයෙහි පසුව පැමිණි දහස් ගණන් ජනයාට කන්දට යන්නට ද නො ලැබුණේය. මුළු කන්ද ම වසා ජනයෝ උරෙන් උර ගැටී සිටගත්හ. එපමණ මහත් ජනකායක් ඊට පෙර කවදවත් නුදුටු බව මහල්ලෝ Non-Commercial Distribution

පවා කීහ. දන මහෝත්සවය බලාපොරොත්තු වූවාට ද සිය වාරයෙන් යහපත් සේ සිදු විය.

#### පොකුණුවිට ශී විනයාලංකාරාරාමය.

මේ මහා දන පුණොාත්සවය පවත්වා අවසානයෙහි විනයා-ලංකාර බුරුම නායක මාහිමියන් වහන්සේට ඉතාමත් හිතවත් ව සිටියා වූ **වැලිගම්පිටියේ ඩී. ඇල් ගුණවර්ධන අප්පුහාමි, කුළුපණ ඩී**. එව්. අහයරත්න රාලහාම්, හේනේගම ඩී. සී. සමරක්කොඩ් රාලහාම්, කනේවල ඩි. පි. විජයරත්න නොතාරිස් රාලහාම්, වැලිගම් පිටියේ ඩි. සී. **සෙනෙව්රත්න රාලහාම්** ආදී දයක මහත්මෝ එක්ව<sup>්</sup>අපි මේ බුරුම ස්වාමීන් වහන්සේ මේ පලාතේ ම අභිනව විහාරස්ථානයක් කරවා නවත්වා ගනිමුය යි සාකච්ඡා කරගත්හ. ඉක්බිති ඔවුහු බුරුම තායක මාහිමියන් වෙත ගොස් කරුණ සැලකොට තව කලක් ලක්දිව වැඩ සිටින ලෙස ආරාධනා කළහ. කෙළෙහි ගුණ දන්නා වූ ඒ නායක මාහිමියෝ බුරුමයට වැඩමවීමේ අදහස හැර ඒ මහතුන්ගේ ආරාධනය පිළිගෙන එහි ම වැඩ සිටියහ. ඒ දයකවරු එදින පටන් සංඝාරාමයක් කරවීමට සුදුසු භූමි භාගයක් සොයන්නාහු පොකුණුවිට, හේනේගම, වැලිගම්පිටිය, මීමන, කුළුපණ, කනේවල යන ගම් සය මැද පිහිටි රමණීය භූමි හාගයක් මිළයට ගත්හ. එවකට වනලැහැබක් ව පැවැත්තා වූ ඒ භූමිභාගය හාත්පස ගම්වල වෙසෙන ජනයා රැස්ව වල් කොටා මුල් උපුටා දින කීපයෙකින් ම බෙරැසක් සේ සමකළෝය. ඉක්බිති එහි බුරුම ස්වාමීන් වහන්සේලා දෙනමට වාසය පිණිස කුටි දෙකක් හා ධම්ශාලාවක් ද කරවා උන්වහන්සේලා ඒ ස්ථානයට පැමිණ වූහ. ඉක්බිති එම ස්ථානය පොකුණුවිට ආදි ගම් සයෙහි දයක මහතුන් විසින් අවට ගම් වාසීන්ගේ ද උපකාර ඇති ව සංඝාරාමයකට වුවමනා සියලු දෙයින් සම්පූණිකොට **කුස්තු වළු 1907 ක් වූ ජනවාරි මස 20 වැනි** දිනදී විනයාලංකාර මාහිමියන් පුධාන කොට නිකායනුයේ ම සංඝයා වහන්සේ ද පමුණුවා සහ සතුකොට පූජාකරන ලද්දේ ය. එම ආරාමයට **ශී විතයාලංකාරාරාමය** යන නම තබන ලදී. මේ කාලයේ බුරුම රට **ජාගර** මහා ස්ථවිර පරම්පරාගත තිපිටක ධම්යෙහි විශාර්ද වූ **ඌ. ගුණාභිධාන** මහා ස්ථව්රයන් වහත්සේ ගර්හා පරූපවාද විරහිතවූ පියශීලී ශිෂා භිඤු සමූහයක් Non-Commercial Distribution

ද සමග දධාඨාතු වඤතාව පිණිස බුරුම රට සිට ලක්දිවට පැමිණියෙත් උත්වහන්සේලා ශී විතයාලංකාරාරාමයට පමුණුවා ඒ **ගුණාභිධාන** මහා ස්ථවිරයන් වහන්සේගේ පුධානත්වයෙන් සීමා බත්ධනයක් ද කරවා ශී විනයාලංකාරාරාමය සකලාංගයෙන් පරිපුණී කරන ලද්දේ ය.



1940 දී පොකුණුවිට ශී විනයාලංකාරාරාමයේ දශීනයක්

දැත් එම ශී විතයාලංකාරාරාමය බුරුමයෙන් ගෙනෙත ලද අඩි 6 1/2 ක් උස් වූ වැඩ සිටිනා අගනා ලෝහමය බුද්ධ පුතිමාවෙකින් යුක්ත පුතිමා ගෘහයෙකින්ද අඩි 7 1/2 ක් උස් වූ ස්වණීලිප්ත මනහර කැටයම් සහිත ආසනයෙක වැඩ සිටින බුද්ධ පුතිමාවක් වැඩ සිටින දෙමහල් පහයෙකින්ද, දෙමහල් සංඝාවාසයෙකින් හා දෙමහල් සීමා මඤිරයෙකින් ද ධම්ශාලා හෝජනශාලා ළිං පොකුණු ආදියෙන් ද යුක්ත වූ අගනා සංඝාරාමයෙකි. මහා විහාර පරම්පරානුයාත කුමයෙන් සූතුාහිධම් විනය සංඛාාත පිටකතුය ධම්ය උගන්වත පිරිවෙතෙකි. මේ ස්ථානයේ ඒ කාලයේ කරන ලද සියලු ම කටයුතු වලට ලංකාවේ සුපුසිද්ධ පඩිවරයකු වූ **ලක්මිණි පහත් පතුයේ** කතීෘහුත **ඇම්. ධමරත්ත මහතා** ද දයකයකු වශයෙන් හා අනුශාසකයකු වශයෙන් ද කියා කෙළේ ය. මේ විනයාලංකාර බුරුම නායක මාහිමියන් වහන්සේ පිටකතුය ධම්යෙහි විශාරද යහ. **පාලි. සිංහල, බුරුම, ඉංගුීසි. දෙමල.** හිණදි, යන භාෂා සයෙන් ම කථා කිරීමෙහි සමථියහ. ජනයන්ගේ සිත් ගන්නා චතුර කථිකයෙකි. උන්හන්සේ මේ පොකුණුවිට ශී විනයාලංකාරාරාමයෙහි වැඩ වෙසෙමින් කුල දරුවන් සසුන්ගත කරවීමෙත් ද, දහම් දෙසා ජනයන් පහදවා ශීලයෙහි පිහිටවීමෙන් ද, බොහෝ ලෝ සසුන් වැඩ කළහ. උන් වහන්සේගෙන් බණ අසා පැහැද පවිකම් හැර සිල් සමාදන් වූ ස්තී පුරුෂයෝ දහස් ගණනොක් වූහ. මෙසේ එම ආරාමයෙහි කලක් ලෝ සසුන් වැඩ කරමින් සිට උන්වහන්සේ කිස්තු වම් 1911 දී සිය රට බලා වැඩියහ.

#### පුනරාගමනය හා බුරුම බුද්ධ පුතිමා වහන්සේලා

තැවත උන්වහන්සේ ලංකාවාසීන්ට වැඳුම් පිදුම් කිරීම සඳහා බුරුම බුද්ධ පුතිමා වහන්සේලා මහත් සමූහයක් වැඩමවා ගෙන 1913 දී ලංකාද්වීපයට සම්පුාප්ත වූහ. උන්වහන්සේ විසින් මෙසේ වරින් වර ලක්දිවට වැඩමවන ලද ලෝහමය වූ ද, කිරි ගරුඩ ගලින් නෙලන ලද්දා වූ ද, බුද්ධ පුකිමා වහන්සේලා බොහෝ ගණනෙකි. එයින් අඩි 6 1/2 ක් උස් වූ ටොන් තුනහමාරක් පමණ බර වූ ලෝහයෙන් නිමවන ලද්දා වූ වැඩ සිටිනා විශාල පුකිමා වහන්සේ නමක් හා දෙරියනක් පමණ ඇති කිරි ගරුඩ පුතිමා වහන්සේ නමක්ද අඩි 7 1/2 ක් උස් වූ ස්වණීලිප්ත වජාසනයෙක වැඩ සිටින පුකිමා වහන්සේ නමක්ද **පොකුණුවිට ශී** විනයාලංකාරාරාමයේ වැඩ සිටින්නාහ. රයිගම් කෝරලයේ බටුවිට සුධමාරාමයෙහි එක් ලෝහ පුතිමා වහන්සේ නමක් ද, බොල්ගොඩ **බෝධ්රාජාරාමයේ** ලෝහ පුතිමා වහන්සේ නමක් හා ව<u></u>ජාසනය සහිත පුතිමා වහන්සේ නමක් ද, කොළඹ සුදුවැල්ලේ ශී **විතයාලංකාරාරාමයේ** ලෝහ පුතිමා වහන්සේලා සතර නමක් හා වජුාසනය සහිත පුතිමා වහන්සේ නමක් ද, දෙමටගොඩ **මහා** මකුටාරාමයෙහි වජුාසනය සහිත පුතිමා වහන්සේ නමක් ද වැඩ සිටින්නාහ. අඩිය, අඩි දෙක පමණ කුඩා පුතිමා වහන්සේලා බොහෝ ගණතක් ලංකාවේ තොයෙක් පළාත් වල තොයෙක් ස්ථානවල වැඩ සිටින්නා හ.



බුරුම නායක මාහිමියන් විසින් ලක්දිවට වැඩම වූ පුතිමාවහන්සේලා ගෙන් එක් නමක ජායාරූපය.

තවත් විහාරස්ථාන.

මුත් වහත්සේට මේ කාලයේ කොළඹ තගරයේ විහාරස්ථාත-යෙක් තො කිබුණේ ය. එබැවිත් බුරුමයෙත් 1913 දී වැඩමවා ගෙත ආ බුද්ධ පුකිමා වහත්සේලා **කොළඹ කුරුදූවත්තේ ඩි. සි.** පේදික් මහතා ගේ වත්තේ වඩා හිදුවත්ට සිදුවිය. පුකිමා වහත්සේලා නිසා උන්වහත්සේට ද එහි වැඩ සිටින්තට සිදු විය. Non-Commercial Distribution ඒ පාඩුව දුටු ඩී. සී. පේදිස් මහතා හා එම තෝනා මහත්මිය ඇතුලු දයක පිරිසක් විසින් මුන්වහන්සේ උදෙසා කොළඹ නගරයේ විහාරස්ථානයක් කරවන්නට අදහස් කරන ලදී. ඒ ළහදීම (1914) මහා යුද්ධය හටගැනීමෙන් ලෝකය අවුල් වී ගියෙන් ඔවුන්ගේ අදහස සව්ාකාරයෙන් මස්තක පුාප්ත නොවූ නුමුත් 1915 දී කොළඹ සුදුවැල්ලේ රඩ්ස් ලේන්හි කුඩා ගොඩනැගිල්ලක් සහිත කුඩා ඉඩමක් මිළයට ගෙන උන්වහන්සේට පූජා කළෝ ය. එයට සුදුවැල්ලේ ශී විනයාලංකාරාරාමයයි කියනු ලැබේ.

මුත්වහත්සේ තිසා වෂ්යක් පාසා ම බොහෝ බුරුම-වඥතාකාරයෝ ලක්දිවට ගොඩබසිත්තට වූහ. උත්වහත්සේ ලක්දිවට පැමිණෙත බුරුම හිකුෂූත් වහත්සේලාට හා ගෘහස්ථයන්ට වාසය කිරීමට සුදුසු ස්ථානයක් පිළියෙල කරන්ට කල්පතා කොට ඒ බව බුරුම බෞද්ධයන්ට දැත් වූ කල **රැන්ගුත් නුවර දෝපූ,** දෝගුත් යන බුරුම තෝනාවරු දෙදෙන පුධාන බෞද්ධ පිරිසක් විසින් කොළඹ දෙමටගොඩ පාරේ ගොඩනැගිලි සමූහයක් සහිතවූ භූමිහාගයක් රුපියල් 55000 කට ගෙන පරිතාාග කරනු ලැබීය. එය දැන් මහා මකුටාරාමය නමින් හඳුන්වනු ලැබේ. දැනට එහි බුරුම බෞද්ධයන්ගේ වියදමින් විශාල දෙමහල් ගොඩනැගිල්ලක් ද කරවා තිබේ. එයට ගිය වියදම රුපියල් 60000 කි.

මේ බුරුම නායක මාහිමියන් වහන්සේ **මහනුවර** හා අනුරාධපූරයේ ද ස්ථාන දෙකක් ඇති කරන්නට කල්පනා කොට ඒ බව බුරුම බෞද්ධයන්ට දැන්වූ කල්හි **කුිස්තු වළු 1927 දී** බුරුමරට පැගු නුවර යූ. වෙං නමැති ධනවත් මහතකු පුධාන පිරිසක් විසින් නුවර දළද මාලිගයට නුදුරු තැනෙකින් ගොඩනැගිල්ලක් සහිත භූමිභාගයක් රුපියල් 24000 කට මිලයට ගෙන පරිතාාග කරනු ලැබීය. එහි දැනට රුපියල් 10000 ක වියදමින් අභිනව ගොඩනැගිල්ලක් ද කරවා තිබේ. 1936 වෙනි වළ්යේදී අනුරාධපූර නගරයෙන්ද රුපියල් 6000 කට ඉඩමක් ගෙන යු. උන්බෙං නමැති මහතා හා එම නෝනා මහත්මිය විසින් පරිතාාග කරන ලදී. මේ ඉඩම එළාර සොහොනයයි කියන ස්ථානය සමීපයේ පිහිටා තිබේ.

Non-Commercial Distribution

### මහනුවර අභිනව දලද මන්දිරය

මේ බූරුම නායක මාහිමියන්ගේ බාල කල එකට ඉගෙනගත් මිනුයකු වූ <mark>යු. නාඩැක්</mark> නමැති දනිසුරු මහතෙක් වඥතාව පිණිස ලක්දිවට පැමිණියේ ය. **දඨාධාතු** වඥනාව සඳහා මහනුවර දළද මාලිගයට ගියාවූ එතුමාට බුද්ධාලම්බන පීුකිය වෙනුවට ඇකි වූයේ මහා සංවේගයෙකි. පූජතීයාති පූජනීය වූ ලොවුතුරා බුදුරජාණන් වහත්සේගේ මේ ධාතූත් වහත්සේට වෂී සිය ගණිනෙකිත් පෙර කළ දිරූ කුඩා ගොඩනැගිල්ලෙක අදත් වැඩ සිටින්නට සිදුවී තිබෙන්නේ මේ දිවයිනෙහි බෞද්ධ රජතුමකු නැති බැවින් ය. ඉදින් අද මේ දිවයිනෙහි බෞද්ධ රජතුමකු ඇති නම් කාලානුරූප නොවූ මේ කුඩා ගොඩතැගිල්ලෙහි දළද සාමීන් වහන්සේ නොවඩා හිදුවන්නේ යයි සිතු එතුමා මහත් සංවේගයෙන් දළද හිමියන් වහන්සේ වැඳ **විතයාලංකාර** බුරුම නායක මාහිමියන් වෙත පැමිණ තමාට 🔤 පහළ වූ සංවේගය පුකාශ කොට එතුමාට අවකාශ දෙත හොත් දළදු සාමීත් වහත්සේ වඩාහිඳවීම පිණිස කාලානුරූප අභිතව මාලිගයක් එතුමාගේ වියදමින් ම කරවන්නට කැමැති බව හා දියවඩන නිලමේ තුමා විසින් කරවනු ලැබේ නම් ඒ සඳහා විශාල පරිතාාගයක් කරනු කැමැති බවද සැලකොට අභිනව මාලිගයක් කර වීමට නිලමේ තුමා උත්සාහවත් කරවන ලෙස උන්වහන්සේට ආරාධනා කෙළේ ය. එතුමා කී කරුණු අසා උන්වහන්සේ ද සංවේගයට පැමිණ එවකට දළද මාලිගය හාරව සිටි **පි. බී. නුගවෙල දියවඩන නිලමේ තුමා** වෙත ගොස් කරුණු පහද දී එතුමා අහිතව දළද මාලිගයක් කරවීමෙහි උත්සාහවත් කරවූහ. ඉත් පසු දියවඩන නිලමේ තුමා ද ඒ ගැන කල්පනා කොට පූරාණ දළද මාලිගය මැදිකොට **රුපියල් විසිලකු-යෙකින්** පමණ නිම කළ යුතු අහිනව මහා දළද මාලිගයක් කර වත්තට 1927 පමණෙදී ආරම්භ කෙළේ ය. එයට මුල් ගල තැබීම සඳහා ද බුරුම ලක්ෂපති මහතා පැමිණියේ ය. ඒතුමා එදින ම ඒ සඳහා **රුපියල් ලක්ෂයක්** පරිතාාග කෙළේ ය. පසුව ද එතුමා වරින් වර ලකෂ එකහමාරක් පමණ මුදල් ඒ සඳහා පරිතාාග කෙළේ ය. අප බුරුම නායක මාහිමියන් වහන්සේගේ අනුශාසනා පරිදි තවත් බොහෝ බුරුම බෞද්ධයෝ ඒ සඳහා මුදල් පරිතාාාග කළහ. ලංකා බෞද්ධයෝ ද පරිතාහාග කළහ. දියවඩින නිලමේ තුමා 1936 Non-Commercial Distribution දක්වා ඒ කම්ාන්තය කරවූයේ ය. ඒ වෂීය වන විට ඒ සඳහා ලැබී තුබුණු උපකාර මූදල් ද අවසන් විය. ඉදිරියට ද රුපියල් ලකෂගණනක් වියදම්කොට අවුරුදු ගණනක් මුලුල්ලේ කරවන්නට තිබෙන මේ කම්ාන්තයෙහි යෙදීමට ද එතුමාට අවකාශ නැති විය. එබැවිත් එතුමා ඒ කම්ාන්තයට මුල පටන් උපකාර කාරයකු වූ යූ. **විනයාලංකාර** බූරුම නායක මාහිමියන්ට ම ඉදිරියට කරන්නට තිබෙන කොටස සම්පූණී කිරීමේ භාරය පවරත්නට සිතා දළද මාලිගාවේ නායක ස්වාමීඥයාණන් වහන්සේලා සමග ද සාකච්ඡාකොට 1936 දී එසේ කෙළේ ය. දැනට ඒ කම්ාන්තය බූරුම නායකමාහිමියන් ගේ පුධානඣවයෙන් කරගෙන යනු ලැබේ. ඒ සඳහා යන වියදම් මසක් පාසා උන්වහන්සේගේ මිනු යු. තාඩැක් මහතා එවන්නේ ය. බුරුම නායක මාහිමියන් විසින් කරවන්නට පටන්ගත් පසුද ඒ මහතා විසින් **ලක්ෂයක්** පමණ ඒ සඳහා පරිතාාග කර තිබේ. තවත් බූරුම බෞද්ධයන් විසින් ඒ සඳහා මුදල් පරිතාාග කර තිබේ. දැනට කර ගෙන යන ගොඩනැගිල්ලේ වැඩ තව අවුරුදු එකහමාරෙකින් අවසන් කළ හැකි වේ යයි බුරුම ස්වාමිපාදයෝ කීහ. විදේශික වූ මුත්වහන්සේ ගෙන් ලක්දිවට සිදු වූ මේ වැඩ රාශිය ගැන සැම ලාංකික බෞද්ධයකුම උන්වහන්සේ කෙරෙහි කෘතඥ විය යුතු.

දිනකර නිහ නෙජො මුම්මවංසාහිජානො පටුතර මකිමා යො ධම්මවෙදි විනීතො සිරිධර විනයාලංකාර නාමො ගුරූහො ඉහ චිරතර කාලං ජීවතං සොතථිනා සො

Non-Commercial Distribution

සංස්කාද

<sup>(</sup>ශ්‍රී දළද වහන්සේ තැත්පත් කිරීමට සුදුසු මන්දිරයක් සේ මහනුවර නගරයේ උසම ගොඩනැහිල්ල ලෙස මෙය නිර්මාණය කිරීමට විනයාලංකාර නාහිමියන් සැලසුම් කර තිබුණත් ඉංග්‍රීසි ආණ්ඩුවෙන් විරෝධය පළ කිරීම නිසා අහිනව විහාර මන්දිරය දැන් පවත්නා තත්ත්වයෙන් නිම කළ බව රේරුකානේ නාහිමියන් පසුව පැවසූහ. එම නව විහාර මන්දිරය නම් දැනට තායි පිළිමය තැන්පත් කර ඇති ජාතික කෞතුකාගාරයට ආසන්න විහාර මන්දිරයයි.)

ශී ලංකා ශ්වේජින් නිකාය



# අමරපුර මහා සංඝ සභාවේ

# ශී ලංකා ශ්වේජීන් නිකාය

# නමෝ තස්ස භගවතෝ අරහතෝ සම්මා සම්බුද්ධස්ස

සම්බුද්ධ පරිනිර්වාණයෙන් තෙවන සියවසෙහි දඹදිව එක්සේසත් කොට රජය කරවූ ශීමත් **ධමාශෝක** නරේන්දුයන් ගේ කාලයෙහි තීර්ථකයන් ඇතුඑවීමෙන් අවුල් වී ගිය බුදු සසුන යථා තත්ත්වයට පැමිණ වීම සඳහා තිපිටකධර පුතිසම්හිදපුාප්ත දහසක් රහතන් වහන්සේ සමග තුන්වන ධම් සඩ්ගායනය කළා වූ **මොග්ගලීපුත්තතිස්ස** මහරහතන් වහන්සේ අනාගතයේ බුදුසස්න මැනවින් කොහි පිහිටවන්නේදැයි විමසන්නාහු පුතාන්තයන්හි පිහිටන බව දැක, එ ඒ රටවල බුදුසසුන පිහිටුවීම සඳහා නවරටකට රහතන් වහන්සේලා යැවූහ. මොග්ගලීපුත්තතිස්ස මහරහතත් වහත්සේගේ නියමය පරිදි මහිදුමාහිමියෝ ඉට්ඨිය, උත්තිය, සම්බල, හද්දසාල යන රහතන් වහන්සේලා සිවුනම හා ශීු ලංකාවට වැඩම කොට මෙහි බුදුසසුන පිහිට වූහ. සෝන උක්කර යන රහතන් වහන්සේ දෙනම මුම්ම දේශයේ කොටසක් වන ස්වර්ණභූමියට වැඩම කොට එහි බුදුසස්න පිහිටවූහ. ඒ පෙදෙසට රාමඤ්ඤ රටයයි ද කියනු ලැබේ. පහත බුරුමයේ රාමඤ්ඤ රට පිහිට වූ බුදුසසුන කුමයෙන් පිරිහෙන්නට විය. සම්බුද්ධ පරිතිර්වාණයෙන් දෙදහස් දෙසියයක් කාලය ගත වන විට එරට උපසම්පදවක් ඇතයයි ස්ථීර වශයෙන් නො පිළිගත හැකි තත්ත්වය උද විය. ඒ කාලයේදී එහි නිුපිටක ධම්යෙහි හා තා තා ශිල්ප ශාස්තුයත්හි නිපුණත්වය ඇති ශාසතෝදයකාමී ශුද්ධාබුද්ධිසම්පන්න **රාමාධිපති** නම් රජෙක් විය. එතුමා සිය රටේ ශාසන පරිභාණිය ගැන ඉමහත් සංවේගයට පැමිණ නැවත නිර්මල Non-Commercial Distribution

උපසම්පදව සිය රටට පමුණුවා ගනු රිසියෙන් ලෝ තතු විමසනුයේ ශී ලංකාවේ මහා විහාරපරම්පරාවේ සංඝයා අතර නිර්මල උපසම්පදව පවත්නා බව අසා එය ලබා ගෙන එනු පිණිස නැව් දෙකකට නංවා එරට හිකුෂූන් අට සාලිස් නමක් ශී ලංකාවට පිටත් කෙළේ ය. ඒ පිරිස එකල ජයවර්ධන පුරයේ විසූ **ගුවනෙකබාහු** රජුගේ හා මහාසංඝයාගේ අනුගුහයෙන් කලාාණ නදියේ උදකොක්ෂේප ශීමාවකදී මහාවිහාර පරම්පරානුයාත නිර්මල පැවිද්ද හා උපසම්පදව ලබා ගත්හ. ඒ හික්ෂූන් සිය රටට පැමිණි කල්හි රාමාධිපති රජතුමා උන් වහන්සේලා ලවා **කලාහණි ශීමා** නමින් ශීමාවක් සම්මත කරවා එහිදී එරට විසූ සියලුම භික්ෂූන්ට මහාවිහාරපරම්පරානුයාත නිර්මල උපසම්පදව ලබා දින. එහි කලින් පිහිටි සොණුත්තර සංඝ පරම්පරාව කෙළවර විය. මහාවිහාර පරම්පරාව පහළ විය.

#### ශ්වේජීන් නිකායේ ආරම්භය

බුරුමයට ගෙන ගිය ඒ මහාවිහාර පරම්පරාව ද කුමයෙන් පිරිහෙත්තට විය. කල්යාමෙත් ඒ සහ පිරිස අතර ද සතුත් යෙදු රියවලින් ගමන් කරන්නා වූද, පන්සල්වල ගොන් කරන්න තබා ගෙන සිටින්නා වූද, නක්ෂතු වැඩ යන්තු මන්තු වැඩ වෙදකම් ආදිය කොට මුදල් රැස් කරන්නා වූද, මුදල් පොලී කරන්නා වූද, කුල දූෂණයෙන් පුතාය ලබන්නා වූද, කුඩා සිකපද ගණනට නොගෙන කාය වාක් සංවරයෙන් තොරව හැසිරෙන්නා වූ අපුශාදනීය වූ අලජ්ජි දුශ්ශීල භික්ෂූන් බෝවන්නට වූහ. ඒ නිසා ඉමහත් සංවේගයට පත් ජාගරාභිධජ සද්ධම්මවංස ධම්මසෙනාපති අතුලාධිපති සිරිපවර මහාධම්ම රාජාධිරාජගුරු මාහිමියන් වහන්සේ අලජ්ජි දුශ්ශීල භික්ෂූන්ගෙන් ඈත් වී ඔවුන් හා ධම්ාමිෂ සම්භෝගයෙන් වැලකී ශික්ෂාකාමි භික්ෂු පිරිසක් ඇති කර ගෙන පුතාන්ත පුදේශයක වැඩ විසූහ. ඉහත කී නාමය ඒ හිමියන්ට රජතුමා විසින් පිරිනමන ලද ගරු තාමය ය. උන්වහන්සේට බාලකාලයේදී ගුරුන් විසින් කබන ලද නාමය ජාගර යනුයි. උන් වහන්සේ උපන්නේ ශ්වේජින් නමැති ගමෙහිය. එබැවිත් උත් වහත්සේට **ශ්වේජීත් ශයාඩෝ** යන නාමය ද කියති. උත්වහන්සේ බුරුම රටෙහි පුසිද්ධ ශ්වේජින් ශයාඩෝ Non-Commercial Distribution

යන නාමයෙනි. ලක්දිව පුසිද්ධ උන් වහන්සේ ගේ ජාගර යන පාලි තාමය ය. උත් වහන්සේ වැඩ විසුයේ මෙන්ඩුන් නමැති රජුගේ කාලයේ ය. එතුමා පස්වන ධම් සංගායනාව කරවා තිපිටක ධම්ය සුදුගල් පුවරුවල කොටවා තැබීම ආදි පින්කම් රාශියක් කළ ශාසනෝදයකාමී ශුද්ධාබුද්ධිසම්පත්ත රජෙකි. සිය රටෙහි භික්ෂූන් අතරින් අලජ්ජි දුශ්ශීලයන් ඉවත් කොට ශාසනය නහා සිටවීමේ අදහස එතුමාට කිබිණ. එතුමා ධම් විතය ආඥාපතත යන නමින් ආඥපනකක් නිකුත් කොට බුදුසසුන පිරිසිදු කිරීමට උත්සාහ කෙළේ ය. එය බලාපොරොත්තු වූ තරමට සඵල තො විණ. ඒ රජතුමා කුමාර කාලයේ පටන් ජාගර මාහිමියන් හැදින උන් වහත්සේ කෙරෙහි පැහැදී සිටියේ ය. එතුමා මණ්ඩලේ යන නමින් අභිතව නගරයක් තනවා එහි වෙසෙන කාලයේ කෙසේ හෝ ජාගර හිමියන් මණ්ඩලේ නගරයට පමුණුවා උන්වහන්සේ මුල් කර ගෙන කුමයෙන් සිය රටේ ශාසනය සංශෝධනය කිරීමේ අදහසින් උන් වහන්සේ මණ්ඩලේ නගරයට වැඩම කරවා මණ්ඩලේ පර්වනයට උතුරුදිග්භාගයෙහි අහිනව සංඝාරාම පසක්ම ඉදි කරවා ඒවා පූජා කොට පිරිස් සහිත ජාගර හිමියන් වඩාහිඳවා ගත්තේ ය. ජාගර හිමියෝ වගන්ති විස්සකින් යුක්ත ධම්ාවවාද ලේඛනයක් පිළියෙල කර එය අනුව ඒ ආරාම පාලනය කළහ. උන්වහන්සේ ගේ පාලන කුමයේ සුත්දරත්වය නිසා ඒ ආරාමයන්හි වෙසෙන භික්ෂුහු පයාීාප්ති පුතිපත්ති දෙකින්ම දියුණු වන්නට වූහ. ජාගර හිමියන්ගේ පිරිසෙහි රාජගුරු උපාධිය ලැබූ භික්ෂූන් වහන්සේ එක්විසි තමක් වූහ. ඒ දියුණුව දැක ජාගර හිමියන් කෙරෙහි පැහැදී අනාා විහාරයන්හි විසු ඇතැම් භික්ෂුහු ද ජාගර හිමියන්ගේ ආරාමවල වාසයට පැමිණියහ. තොබෝ කලකින්ම ජාගර හිමියන්ගේ ආරාමවල වෙසෙන භික්ෂූ පිරිස දහසකට අධික වූහ.

අලුත් නිකායක් ඇති කිරීමේ අදහස මෙන්ඩුන් රජතුමාට හෝ ජාගර හිමියන්ට හෝ ඒ හිමියන්ගේ පිරිසට හෝ නො තිබිණ. එහෙත් කාය වාක් සංවරය හා ශික්ෂා ගරුත්වයත් නිසා ජාගර හිමියන්ගේ පිරිස රටේ කැපී පෙනෙන පිරිසක් විය. එබැවින් රට වැසියෝ ශවේජින් ශයාඩෝ යන ජාගර හිමියන්ගේ නාමය අනුව ඒ පිරිසට ශවේජින් නිකාය යයි කියන්නට වූහ. මේ ශ්වේජින් නිකාය Non-Commercial Distribution යන තාමය ඇති වූ ආකාරය ය. කුමයෙන් ඒ නාමය රටේ පැතිරෙන්නටත් පිළිගැනෙන්නටත් විය. ශවේජින් නිකායට නායක කෙනකු වශයෙන් රජු විසින් හෝ සංඝයා විසින් හෝ ජාගර හිමියන් පත් කර නො තිබිණ. එහෙත් උන් වහන්සේ ශවේජින් නිකායේ ගණසමුට්ඨාපක මහා නායකයන් වහන්සේ ලෙස රජු ඇතුඑ සැම දෙත විසින්ම පිළිගෙන තිබිණ. උන්වහන්සේගේ ආඥාව ශවේජිත් තිකායික ස්ථවිර මධාම නවක සියලුම හිකුෂූත් වහන්සේලා ඉතා ආදර ගෞරවයෙන් පිළි ගත්හ. ශ්වේජින් නිකායේ පුධාන දයකයා මෙන්ඩුන් රජතුමා ය. නිකාය ඇති වූයේ ද එතුමා විසින් කර වූ රජමහ විහාරවල ය. එබැවින් එය රාජකීය නිකායෙකි.

ගණයමුට්ඨාපක ජාගර හිමිපාණත් වහන්සේ ගේ කාලයේ ශ්වේජිත් නිකාය තාම මාතුයෙන් පැවතුනා මිස නිකායක් වශයෙන් කුමානුකූලව පිළියෙල වී නො තිබිණ. උන්වහන්සේගේ අභාවයෙන් පසු උන්වහන්සේ විසින් ඇති කළ භික්ෂු පරම්පරාව ඉදිරියටත් උන් වහන්සේගේ කාලයෙහි මෙත් පැවැත්විය හැකි වීම සඳහා සංඝයා විසින් නිකායේ මහානායක ධූරයට **ව්සුද්ධාචාර ධජාධිපති** පවරමහාධම්ම රාජාධිරාජගුරු මහාස්ථවිරයන් වහන්සේ පත්කර ගත්තා ලදහ. උත් වහත්සේ නිපිටක ධර්මය පිළිබඳ උසස් දැනුමක් ඇති මහ පඩිවරයෙකි. නොයෙක් ගුන්ථයන් සම්පාදනය කළ මහ ගත්කරුවෙකි. ඉංගුීසි ආණ්ඩුවෙත් අග්ගමහා පණ්ඩිත උපාධියද ලැබුවෙකි. උන්වහන්සේ ගේ කාලයේ දී නිකායේ වෙනත් තනතුරුවලට ද සුදුසු මහ තෙරුන් වහන්සේලා ද පත් කොට නිකාය කුමානුකුලව පිළියෙල කරන ලද්දේ ය. ජාගරමාහිමියන්ට උත්වහත්සේගේ ධර්මාවවාද ලිපියෙන් නිකාය පාලනය කළ හැකි වුවද සෙස්සන්ට එය නො කළ හැකි බැවින් විශුද්ධාචාර මහනාහිමියන් විසින් නිකායේ අනාා මහතෙරවරුන්ගේ ද අනුමතිය ඇතිව වගන්ති තිසක් ඇති නීති මාලාවක් හෙවත් කතිකාවතක් පිළියෙල කරන ලදී. දැනට ශ්වේජිත් නිකාය පාලනය වන්නේ ඒ කතිකාවත අනුවය. ශ්වේජින් නිකාය දියුණු වී පැතිර ගියේ විශුද්ධාචාර මහතා හිමියන්ගේ කාලයේ ය. දැතට එය ශුී ලංකා සියම් යන දෙරටට ද පැමිණ ඇත්තේ ය. දැනට බුරුමයේ ශ්වේජින් නිකායෙහි පසළොස් දහසක් පමණ ඇත්තාහ. විහාරස්ථාන

දෙදහසක් පමණ ඇත්තේ ය. දැනට මේ නිකායෙහි උපාධිධාරි බොහෝ පණ්ඩිත භික්ෂූහු ඇත්තාහ. බුරුමයෙහි කළ ඡට්ඨ ධර්ම සංගායතාවේ වැඩ බොහෝවක් කෙළේ ශ්වේජින් නිකායික භික්ෂන් විසිනි. ශ්වේජන් නිකාය වනාහි බොහෝ පණ්ඩිතයන් බොහෝ උපාධිධාරීන් බොහෝ ගත්කරුවන් බොහෝ කමස්ථානා-චායායත් බොහෝ යෝගීන් බොහෝ ආරණාකයන් බොහෝ **ධූතංගධාරීන්** ඇත්තාවූ මහා නිකායෙකි. භාවනා කුම පිළිබඳ ගුන්ථ රාශියක් සම්පාදනය කළා වූද සතිපට්ඨාන භාවනා කුමය ලෝකවාාාප්ත කළා වූද මහාකම්ස්ථානාචායාී **අග්ගමහා පණ්ඩිත මහාසී සයාඩෝ හදන්ත සෝහන** මහාස්ථවිරයන් වහන්සේ ද ශ්වේජිත් නිකායික මහතෙරතමකි.

# ශී ලංකාවට ශ්වේජීන් නිකායේ ආභාසය පැමිණීම

ශ්වේජින් නිකායේ ගණසමුට්ඨාපක ජාගර මහ නා හිමියෝ කිු. ව. 1872 දී සිද්ධස්ථාන වන්දනාව සඳහා භික්ෂූන් වහන්සේලා සතර නමක් හා දයකයන් සතර දෙනකුන්ද සමග ගාල්ලෙන් ශී ලංකාවට ගොඩබටහ. ගාලු පූර වැසි බෞද්ධයෝ ඒ අය අතාාාදරයෙන් පිළිගෙන සුදුසු පරිදි ආගන්තුක සත්කාර කළෝ ය. අමරපුර නිකායික භික්ෂූන් වහන්සේලාගේ හා ගිහිපින්වතුන්ගේ සහයෝගයෙන් දඩල්ලේ පිළියෙල වූ තාවකාලික ස්ථානයක ජාගර හිමියන් ඇතුළු පිරිස නැවතී සිටියෝ ය. ජාගර හිමියන් ශී ලංකාවට පැමිණි පුවත ඇසු **බලපිටියේ මහා කප්පිත වලව්වේ රාජපක**ම **මුදලිතුමා** එහි ගොස් ජාගරහිමියන්ට ආරාධනා කොට සිය වලව්වට වැඩම කරවා ගත්තේ ය. ඒ කාලයේ කොටස් තුනකට බිදී තුබු අමරපුර නිකාය ජාගර හිමියන්ගේ සහයෝගයෙන් නැවත සමගි කිරීමට එතුමා අදහස් කෙළේ ය. ජාගර හිමියෝ එහි වැඩ වෙසෙමිත් ලාංකික භික්ෂූන් වහන්සේලාට හා දයක පින්වතුන්ට බොහෝ ධර්මානුශාසනා කළහ. සංඝයා සමගි කිරීම සඳහා මුදලිතුමා විසිත් ජාගර හිමියන්ගේ උපදෙස් පරිදි උසස් උසස් අමරපුර තිකායික මහතෙර වරුන්ගේ අනුමතිය ද ඇතිව අවිවාදයෙන් කාහටත් පිළිගත හැකි පරිදි උදකෝක්ෂේප ශීමාවක් මාදු ගහෙහි Non-Commercial Distribution

කරවන ලදී. ජාගර හිමියන්ට ගෞරවයක් වශයෙන් ඒ ශීමාවට ශ්වේජීන් ශීමා යන නම තබන ලදී. අදක් අමරපුර සද්ධම්මවංස නිකායේ වාර්ෂික උපසම්පද උත්සවය පවත්වන්නේ එහිය. ජාගර හිමියන්ගේ මූලිකත්වයෙන් 1872 වර්ෂයේ එහි අමරපූර නිකායේ උපසම්පද උත්සවය පවත්වන ලදී. ඒ හිමියන්ගේ මූලිකත්වයෙන් සිංහල කුලපුනුයන් විසි අට දෙනකුන්ද පැවිදි කළහ. ශී සද්ධර්මවංශ නිකායේ හික්ෂූන් වහන්සේලා විසින් ජාගර හිමියන්ට ගෞරව දැක්වීම් වශයෙන් උන් වහන්සේට **සිරිසද්ධම්මවංසපාල** යන ගරුතාමය පුදනය කරන ලදී. මෙසේ ජාගර මා හිමියෝ ශුී ලංකා සම්බුද්ධශාසනයට මහත් සේව<mark>යක් කරමින් ශී ලංකාවේ සත්මසක්</mark> වැඩ සිට වන්දනාව ද නිමකොට <mark>බුරුමයට පෙරළා වැඩම කළහ.</mark> එහි වැඩම කළ පසුත් උන්වහන්සේ අමරපුර නිකායික සංඝයාගේ යහපත පිණිස ලංකා සාසන විසුද්ධි කථා යන ශීර්ෂයෙන් දීර්ඝ ලිපියක් ද සකසා එවා වදළහ. ජාගර හිමියන්ගේ පැමිණීම නිසා ශී ලංකාවට ශ්වේජින් නිකායේ ආහාසය ලැබිණ.

#### ශී ලංකාවට ශ්වේජීන් නිකාය පැමිණීම.

බුරුමරට රැන්ගුන් නුවර මහා ධම්මදීපිකාරාමයට හා ඤවූන්ඩුන් නුවර ශී මහා මංගලාරාමයට ද අධිපති වූ පහත බුරුමයේ ශ්වේජිත් නිකායෙහි මහානායක වූ ද රාජපූජිත සංඝපිතෘවරයකු වූ **සාසනාලංකාර සද්ධම්මාභිවංස සිරිපවර කව්ධජ මහා ධම්ම රාජාධිරාජගුරු** මහා නාහිමියන්ගේ ශිෂා ගරු යු. **විනයාලංකාර** බුරුම නා හිමියෝ ත<mark>රුණ කාලයේදීම දන්</mark>ක ධාතුන් වහන්සේ ඇතුළු සිද්ධස්ථානයන් වන්දනා කිරීම සඳහා යු. ජයන්ත නමැති බුරුම භිඤුවක් ද සමග ශී ලංකාවට වැඩම කළහ. උන්වහන්සේ පා ගමනින් ම වැ<mark>ඩම කරමින් සිද්ධස්ථානයන්</mark> වත්දතා කරමින් ද, දිත ගණන් නැවතී ඒ ඒ තැන්වල වත් පිළිවෙත් කරමින්ද, අතරින් පතර සොහොන් බිම්වල කැලැවල නැවතී හාවනාවෙහි යෙදෙමින් ද, ශීු ල**ංකාවේ සඤ්චාරය කළහ**. ඒ රුවන්මැලිමහා සැයේ පුතිසංස්කරණය ආරම්භ වී තුබූ කාලය ය. උත් වහත්සේ අනුරාධපුරයේ නැවතී සාර මසක් ම රුවත් මැලිමහ සැයේ පස් ඉවත් කළහ. ඒ පිනෙත්දෝ උන්වහන්සේට මහසැයට Non-Commercial Distribution

ලක්ෂගණතක් අගතා චූඩාමාණිකාය පැලඳවීමේ භාගාය ද ලැබිණ. උත් වහත්සේ මෙසේ කලක් ශී ලංකාවේ සැරිසරා ශී පාදස්ථානය වන්දනා කොට බුරුමයට පෙරළා වැඩම කරනු රිසියෙන් රත්නපුර පානදුර මහා මාර්ගයේ වැඩම කරන්නාහු දෙතුන් දිනක් නැවතී විඩා සන්සිඳවාගෙන යාමේ අදහසින් කුලුපත කන්දට වැඩම කළහ. බුරුම හික්ෂූත් කිසිවිටෙක දැක තො තුබූ හොරණ පලාත් වැසියෝ උන්වහන්සේ දක්නට වැල නො සිදී කුලුපත කත්දට එත්තට වූහ. තරුණ කාලයේ දී උත්වහන්සේගේ සිරුර ඉතා ශෝහත විය. මුහුණ ඉතා පැහැපත් විය. ඇතැම් කාන්තාවෝ උන්වහන්සේගේ මුහුණ ඇසිපිය නොහෙලා බලා සිටියහ. ඇතැම් කාන්තාවෝ උන් වහන්සේගේ මුහුණ වරින් වර නොයෙක් පැහැ ගන්නේ ය යි ද ඇතැම් කාන්තාවෝ උන්වහන්සේගේ මුහුණින් රැස් විහිදෙන්නේ ය යි ද කීහ. උන්වහන්සේට ඒ කාලයේ මිනිසුන් වාාවහාර කළේ **තාපස හාමුදුරුවෝ** ය කියා ය. පැමිණෙන සැදැහැවතුන්ට අනුකම්පාවෙන් උන් වහන්සේගේ ගමන මදින් මඳ පමා කරන්නට සිදු විය.

<mark>පැමිණෙන සැදැහැවත්හු</mark> අටපිරිකර සහ වෙනත් බොහෝ පරිෂ්කාරයන් ද ගෙනවුත් උන්වහන්සේට පිදුහ. ජනයාගේ පැමිණීම තවතිත කාලයක් තො පෙතෙත බැවිත් සිවුමසකට පමණ පසු ලැබී තුබුණු පරිෂ්කාර රාශිය සංඝයාට පූජා කොට උන් වහන්සේ **කුලුපත කත්දෙත් නික්මයන්ට සූදනම්** වූහ. උත් වහන්සේ කෙරෙහි අතිශයිත් පුසත්තව සිටි හොරණ පලාතේ බෞද්ධයෝ මූන් **වහත්සේ කෙසේ හෝ මෙහි ම රඳවා** ගත යුතුය යි සිතා **වැලිගම්පිටියේ ඩි. ඇල් ගුණවර්ධන අප්පුහාමි** මහතා ඇතුළු දුයක පිරිසක් විසින් <mark>පොකුණුවිට හේනේග</mark>ම වැලිගම්පිටිය මීමන කුලූපන **කතේවල** යන ගම් සය මැද මනරම් භූමිහාගයක් මිලයට ගෙන එය පවිතුකොට තාවකාලික ආවාස තතා කුලුපත කන්දේ වැඩවිසු බුරුම හිමි දෙනම ඒ භුමියට වැඩමවා ගන්නා ලදහ. බුරුම නාහිමියන් කෙරෙහි පැහැදී පුවුජාාපේකෂකයෝ ද බොහෝ දෙනෙක් උත් වහත්සේ වෙත පැමිණියහ. මේ කාලයේ බුරුම තාහිමියන්ගේ ආචායා්වරයකු වූ රැන්ගුන් නුවර මහාධම්මදීපිකාරාමයේ ඌ. ජන තමැති ස්ථවිරයන් වහන්සේ ශී ලංකාවට පැමිණ සිටියහ. Non-Commercial Distribution

උත්වහන්සේ ද පොකුණුවිට ශී විනයාලංකාරාරාමයට වැඩමකරවා 1906 ජනවාරි මස 8 වෙනි දිනයෙහි පැමිණ සිටි පුවුජාා-පේඤකයන් සත්විසි දෙනෙක් යු. **විනයාලංකාර** බුරුම නා හිමියන්ගේ ශිෂායන් වශයෙන් පැවිදිබවට පමුණවනු ලැබූහ. ඒ ශී ලංකාවේ පළමුවෙත් ම පැවිදි කරනු ලැබූ ශ්වේජින් නිකායික පිරිස ය.

පොකුණුවිට ඇති වූ ඒ අභිතව අාරාම භූමියෙහි ධර්මශාලා විහාර ආවාසාදිය වහ වහා කොට නිමවා 1907 ජනවාරි 20 වෙනි දිනයෙහි එය යූ. විනයාලංකාර බුරුම තා හිමියත් පුමුඛ මහා සංඝ රත්තය විෂයෙහි සාංඝික වශයෙන් පූජා කරන ලදදේ ය. ඒ භූමියට ශී විනයාලංකාරාරාමය යන තම තබත ලද්දේ ය. ඒ ශී ලංකාවේ ඇති වූ පුථම ශ්වේජින් නිකායික සංඝාරාමය ය. එවකට ශී ලංකාවේ විසූ සුපුසිද්ධ පඩිවරයකු වන **ලක්මිණි පහන** යන පුවත් පතෙහි කර්තෘවරයා වූ **ඇම්**. ධ**ර්මරත්න** මහතා ද ඒ විහාරස්ථානයේ දුයකයෙකි.

#### පුථම ශීමා සම්මූතිය

ශ්‍රී ලංකාවේ ශ්වේජින් නිකායික භික්ෂූන් වහන්සේලාට විහාරයක් ඇති වුවද විනය කම් කිරීමට ශීමාවක් නො තිබීම බලවත් පාඩුවක් විය. මේ කාලයේ දී **ඌ. ගුණාභිධාන** මහා ස්ථව්රයන් වහන්සේ පුමුඛ විංශතිවර්ගික සංඝ පිරිසක් දඨා ධාතු වනදනාව සඳහා ශ්‍රී ලංකාවට වැඩම කළහ. පොකුණුවිට ශ්‍රී විනයාලංකාරාරාමයේ දයක පිරිස උන්වහන්සේලාට ශීමා බන්ධනය සඳහා ආරාධනා කළහ. ශාසනෝදයකාමී වූ ඒ සුපේසල ශික්ෂාකාමී ශ්වේජිත් නිකායික සහ පිරිස ඒ ඇරයුම කරුණාවෙත් පිළිගෙන පොකුණුවිට ශ්‍රී විනයාලංකාරාරාමයට වැඩ වදරා 1907 පෙබරවාරි මස 7 වෙති ගුරු දින තිවිධ සම්පත්තියෙන් යුක්ත වූ ඒකාදස විපත්තීන්ගෙන් මිදුණා වූ සුපේසල ශික්ෂාකාමී භික්ෂූන්ට විනය කම් කිරීමට යෝගා වූ සුපරිශුද්ධ ශීමාවක් සම්මත කළහ. ඒ ශ්‍රී ලංකාවේ ශ්වේජින් නිකායික සංඝයා විසින් ම සම්මත කළ පුථම බද්ධ සීමාවය. එයට සම්මත කළ සංඝයා විසින්ම **මුම්මටංශික** 

Non-Commercial Distribution

ශාසත මූල විශුද්ධි ශීමා යත තාමය තබත ලද්දේ ය. මේ ශීමා බන්ධනයෙන් ශී ලංකාවේ ශ්වේජිත් නිකාය මුල් බැස ගත්තේය යි කිය යුතුය. මේ ශීමාබන්ධනයට ඇම්. ධම්රත්ත පඩිතුමා ද ඉතා ඕනෑකමිත් සහයෝගය දුන්නේ ය. මේ ශීමා බන්ධනය ගැන ධම්රත්න පඩිතුමා විසින් 1907 පෙබරවාරි 23 වන දින ලක්මිණි පහන පතෙහි දීඝී ලිපියක් ද පළ කර තිබිණ.

### පොකුණුවිට සාමණේර පිරිස බුරුම රට යැවීම

බුරුමරට ඤෞත්ඩුත් නුවර ශී මහා මංගලාරාමයේ අනුනායක **ඌ. වායාම** නමැති මහා ස්ථවිරයන් වහන්සේ 1907 අග කොටසේදී දඨාධාතු වඤනාව සඳහා ශී ලංකාවට වැඩම කළහ. එවකට පොකුණුවිට විසූ සාමණේර පිරිස ඒ තෙරුන් වහන්සේගේ මාගී-යෙන් ඒ ආරාමයට අධිපති වූද පහත බුරුමයේ ශ්වේජිත් නිකායේ මහානායක වූද කොළඹ දෙමටගොඩ මහා විශුද්ධාරාමයේ වැඩ සිටි පූජාාාචායයී **අරංගල සිරිධම්ම හිමිපාණ**න් වහන්සේගේ උපාධාාය වූද **සාසනාලංකාර සද්ධම්මාහිවංස සිරිපවර කවිධජ මහාධම්ම** රාජාධිරාජගුරු හිමියන් වෙත වැඩිදුර උගෙනීම පිණිස උසස් අධාා-පනය ලබනු පිණිස ධම්රත්න පඩිතුමා ඇතුළු පොකුණුවිට දයක පිරිස විසින් අත්සන් තබන ලද පාලි හාෂාමය සන්දේශයක් ද බුරුම රටට යවන ලදහ. මෙය ලියන අපිද ඒ පිරිසේ කෙනකු වෙමු.

#### කොළඹ දෙමටගොඩ මහාවිශුද්ධාරාමය

දෙමටගොඩ මහාවිශුද්ධාරාමාධිපතිව වැඩ විසූ ගරු ආවායාී අරංගල සිරිධම්ම මාහිමියන් වහන්සේ බාල කාලයේ ශී ලංකා රාමඤ්ඤ නිකායෙහි පැවිදිව පසු කාලයේ දී බුරුමයට වැඩම කොට එවකට රැන්ගුන් නුවර මහා ධම්මදීපිකාරාමයේ වැඩ විසූ පහත බුරුමයේ ශ්වේජින් නිකායේ මහනාහිමියන් වන සාසනාලංකාර සද්ධම්මාහිවංස සිරිපවර කවිධජ මහාධම්මරාජාධිරාජගුරු මහානාහිමියන් උපාධාාය කොට උපසම්පදාව ලබා කලක් පුගුණ කටයුතු විනය ගුන්ථයන් පුගුණ කොට උගෙණීම ද කොට වැඩිදුර උගෙනීම පිණිස උසස් අධාාපනයක් ලබනු පිණිස බුරුමරට මණ්ඩලේ නුවර ශ්වේජින් නිකායේ මූලස්ථානය වන මහා විශුද්ධාරාමයට වැඩම කොට එහි වැඩවෙසෙන විසුද්ධාචාර කවිධජාධිපති සිරි පවර මහාධම්මරාජාධිරාජගුරු ශ්වේජින් නිකායේ මහතාහිමියන් වෙතින් හා වෙනත් පණ්ඩිත ස්ථවිරයන් වහන්සේලා වෙතිත් ද ධම් ශාස්තෝද්ගුහණය කොට එරට රජය මගින් පවත්වන විභාගවලින් ද සමර්ථව එරට පුසිද්ධ පඩිවරයෙක් වූහ. උත් වහන්සේ විසින් ශ්වේජින් නිකායේ මහානායක විශුද්ධාචාර හිමියන්ගේ චරිතය ගාථාවලින් සම්පාදනය කළහ. එයින් උන් වහත්සේගේ කීර්තිය වඩාත් පැතිර ගියේ ය. පොකුණුව්ටින් බුරුමයට යවන ලද පිරිසට අයත් **කිඳෙල්පිටියේ ව්නය විසුද්ධි**. කබල්ලැගොඩ අග්ගධම්මාලංකාර යන දෙනම බුරුමයේ දී සිරිදම් හිමියන් හා එක්ව විසූහ. බූරුමයේදීීම පැවිද්ද හා උපසම්පදාව ලත් **ගාල්ලේ ඉන්දසහ** යන භික්ෂූන් වහන්සේ ද සිරිදම් හිමියන් හා එක්ව විසුහ. සිරිදම් හිමියන් වහන්සේ බූරුමයේ ම බොහෝ භික්ෂූන් වහන්සේලාට ආචායෳීවරයකු වශයෙන් සේවය කරමින් වැඩ වෙසෙන කල්හි ශුී ලංකාවෙන් ලද ආරාධනාවක් අනුව තමන් වහන්සේගේ ජන්ම භූමියටත් සේවයක් කිරීමේ අදහසින් තමන්වහන්සේ හා විසූ අතවැසි සිංහල භික්ෂූන් වහන්සේලා තෙ නම ද සමහ ශී ලංකාවට වැඩම කළහ. රත්නපුර පුදේශයේ විහාරස්ථානයක වැඩ වෙසෙමිත් කර ගෙන ගිය වැඩ පිළිවෙළ උන්වහන්සේගේ සතුටට හේතු නොවීමෙන් උන්වහන්සේ නැවතත් බූරුමයට වැඩම කරන්නට සිතූහ. උත්වහන්සේ ඒ විහාරස්ථානයෙන් බැහැරව බුරුමයට වැඩම කිරීමේ අදහසින් කොළඹ බලා වැඩම කරන්නාහු තමන් වහන්සේගේ අතවැසි තෙනමත් සමග පොකුණුවිට ශී විතයාලංකාරාරාමයට පැමිණ එහි ද මද කලක් වැඩ සිටියහ. සිරිදම් හිමියන්ගේ අදහස බූරුමයට වැඩම කිරීම වූවද උන්වහන්සේගේ අතවැසි තෙනමගේ අදහස වූයේ සිරිදම් හිමියන් කෙසේ හෝ ශී ලංකාවේ රඳවා ගැනීමය. එහි පුතිඵලයක් වශයෙන් උන්වහන්සේලාට වැඩ විසීමට කොළඹ මාලිගාවත්තේ තාවකාලික ස්ථානයක් පිළියෙල විය. ඒ කාලයේ පොකුණුවිට විසු **වැලිගම්පිටියේ සද්ධම්මරංසි, රේරුකානේ අරියඤාණ** යන දෙනම සිරිදම් හිමියන්ට එකතු වූහ. උඩුවේ විමලරංසි නාහිමියන් පැවිදිවීම සඳහා සිරිදම් හිමියන් වෙත යැවුයේ ද පොකුණුවිට භික්ෂූන් වහන්සේලා විසින්ම ඒ කාලයේ සිරිදම් හිමියන්ට සහයෝගය දීමට සිටියේ ය. පොකුණුවිට පිරිසය. ඒ අයගේ සහයෝගය තො ලැබිණි නම් සිරිදම් හිමියෝ ශී ලංකාවේ වාසය නො කරන්නාහ. සිරිදම් හිමියන් කෙරෙහි බොහෝ ජනයෝ පැහැදුණහ. එයින් මාලිගාවන්නේ **මහාවිශුද්ධාරාමය** ඇති විය. දැනට දෙමටගොඩට සංකුමණය වී ඇත්තේ මාලිගාවත්තේ තුබූ මහාවිශුද්ධාරාමය ම ය. සිරිදම් හිමියෝ එහි වෙසෙමිත් උගත් සිල්වත් ගුණවත් ශිෂා පිරිසක් තැතුහ. ශී ලංකා ශ්වේජිත් නිකායේ පළමුවන මහානායක ධූරය දැරූ **උඩුවේ විමලරංසි** හිමියන් හා දෙවනවර මහානායක ධූරය දැරූ ආචායා් දෙවිනුවර සඳාණාවාස හිමියෝ ද සිරිදම් හිමියන්ගේ ශිෂායෝ ය. ඒ කාලයේ ශී ලංකා ශ්වේජින් නිකායේ මූලස්ථානය වශයෙන් සැලකුණේ දෙමටගොඩ මහා විශුද්ධාරාමය ය. ආචායාී සිරිධම්ම මහාස්ථවිරයන් වහන්සේ නිසා ශී ලංකා ශ්වේජින් තිකාය ශී ලංකාවේ බැබලිණ. අරංගල සිරිධම්ම මාහිමියන් වහත්සේගේ ශිෂාානුශිෂායෝ බොහෝ දෙනෙකි. උත්වහත්සේලා නිසා ශී ලංකාවේ ශ්වේජින් නිකායට අයත් විහාරස්ථාන බොහෝ ගණනක් ඇති විය.

#### පුධාන කමස්ථානාචායෳී කහටපිටියේ සුමතිපාල නාහිමියෝ

කහටපිටියේ සුමකිපාල තාහිමියෝ 1907 දී මහ උඩුවේ ශී සුතත්දරාමයේ දී පැවිදිව සත්වසක් පමණ කල් මෙහිදී මූලිකාධාාපතය ලබා තිපිටක ධම්ය පිළිබඳ උසස් අධාාපතයක් ලබනු පිණිස 1913 දී බුරුම රටට වැඩම කළහ. එහිදී ඇසුරු කරනු ලැබූ සුපේසල ශික්ෂාකාමී තෙරුත් වහත්සේලා කෙරෙහි පැහැදුනා වූ උන්වහත්සේ මණ්ඩලේ නුවරදී සුධම්ම මහා සංඝ සහාවේ ලේඛක අග්ග මහා පණ්ඩිත ඌ. වායාම මහා ස්ථවිරයන් වහත්සේගේ ආවායා්තවයෙන් හා සුධම්ම මහා සංඝ සහාවේ සහාපති සංජොං සයාඩෝ මහා ස්ථවිරයන් වහත්සේගේ උපාධාායන්වයෙන් නිම්ල උපසම්පදව ලබා සක්වසක් පමණ එහි වැඩ නිපිටක ධම්ය පිළිබඳ උසස් අධාාපනය *Non-Commercial Distribution*  ලබා 1919 වෂීයේ දී ලක්දිවට පෙරලා පැමිණ නැවත 1955 වෂීයේ බුරුමයේ ෂෂ්ඨ මහා සංගායනාව පවත්වන කාලයේ එහි වැඩම කොට ධම් සංගායනාවට ද සහභාගි වී රැත්ගත් නුවර **සාසනයිත්යා** නමැති භාවනා මධාස්ථානයට එළඹ මහා කම්ස්ථානාචායාී අග්ග මහා පණ්ඩික හදන්ක සෝහන මහා ස්ථවිරයත් වහත්සේ වෙකින් සතිපට්ඨාන භාවනා මාර්ගය පුහුණු කර කම්ස්ථානාචායාීව ශී ලංකාවට වැඩම කොට දැනට කඳුබොඩ සියනෑ විපස්සතා භාවනා මධාස්ථානයෙහි වැඩවෙසෙමිත් ගිහි පැවිදි සැදැහැවතුන්ට භාවනාව පුහුණු කරවමින් සම්බුදු සසුන බබලවමින් වැඩ සිටින්නාහා. උන්වහන්සේ විසින් පැවිදි කරන ලද ශිෂායෝ දැනට සකලිස් නමක් පමණ ඇත්තාහ. උන්වහන්සේගේ පාලනයෙත් පවත්තා විහාරස්ථාන භාවනා මධාස්ථාන බොහෝ ගණනක් ශී ලංකාවේ නොයෙක් පුදේශවල ඇත්තේ ය. මුන් වහන්සේගෙත් භාවනා පුහුණු කර ගත් ගිහි පැවිදි ශිෂායන් දහස් ගණනක් මෙරට හා පිට රටවල ඇත්තා හ.

ශී ලංකාශ්වේජින් නිකාය වනාහි සියක් නමක් පමණ භික්ෂූන් වහන්සේලා ඇති පත්තිසක් පමණ විහාරස්ථාන ඇති කුඩා නිකායෙකි. එහෙත් බොහෝ කම්ස්ථානාවායාීවරයන් ඇති භාවනා පුහුණු කරවන ස්ථාන බොහෝ ඇති ධර්මධරයන් ඇති ලේඛකයන් ඇති මේ නිකායෙන් සියම් අමරපුර රාමඤ්ඤ යන නිකායනුයේ බොහෝ භික්ෂූන් වහන්සේලාට හා බෞද්ධ ජනතාවට ඉමහත් සේවයක් සිදු වන බව කිය යුතු ය.

> චිරං කිට්ඨතු ලොකස්මිං සම්මා සම්බුද්ධ සාසනං

ශී ලංකා ශ්වේජිත් තිකායේ මහාතායක රේරුකානේ චනදවීමල මහා ස්ථව්රයන් වහන්සේ විසින් ලියන ලදී.

Non-Commercial Distribution

සහරුවන

මේ ලිපි පෙල බළන්ගොඩ ශී ධම්ානඤ පිරුවන විසින් පවත්වා ගෙන ගිය **ධම විජය** පනුයේ 1955 වර්ෂයේ වෙලුම් කීපයකින් තෝරා ගන්නා ලදී. එම ලිපි වල 3, 4 ලිපි අස්ථාන ගත වී ඇති අතර, 5 වන ලිපියේ කොටසක් ද අස්ථාන ගත වී ඇත. 1982 - 08 - 08 **ඊවිරැස** පුවත්පතින් උපුටා ගත් ලිපියද සහරුවන පිළිබඳව ගිහියන්ගේ ආකල්ප සැකසීමටත් සංඝයා වහත්සේටම උපදෙස් දීමටත් ලියවුණ බැවින් මෙහි ඇතුලත් කරන ලදී.

ම්ෂනාරී අධාාපනයෙන් මනස කුරවඑ කරගත් ලාංකික උගතුන් විසින් සිංහල කමත්, බෞද්ධ කමත්, විශේෂයෙන් එය රැකීමට උපස්ථම්භක වූ මහා සංඝරත්නයත් විවේචනයට ලක් කිරීම හා රජයේ වරපුසාද ලත් ඒ පංතිය අහිංසක සාමානා ජනයා විසින් අනුගමනය කරනු ලැබීමෙන් වන හානිය වළකනු සඳහා කරුණු පෙන්වා දීමට නාහිමියෝ මේ ලිපි ලියුහ.

ඉංගුීසිත්ගේ තිර්මාණයක් වූ ලංකා ආණ්ඩුව මගින් මෙතරම් වත් ආරකෂාවක් සිංහලයාට හා බුද්ධාගමට ලැබුණේ තොබියව අදහස් පල කළ මෙවැනි වීරවරයන් නිසා ය.

සියලු ආගම් වලට හා ජාතීත්ට සියල්ලත් විසින් ම ගරු කරන තාක් මේ ගැටඑ විසදිය නොහැකි ය. එහෙත් එවැන්නක් අපට බලාපොරොත්තු විය හැකි ද?

සංස්කාරක

#### "ධම ව්ජය" පූවත් ලිපි

පළමුවන ලිපිය

# සහ රුවන

බුද්ධරත්නය ධම්මරත්නය සංඝ රත්නය යන මේ වස්තු තුන සත්වයනට මෙලොව පරලොව යහපත හා නිවන් සුවය ද ලබා ගැනීමට උපකාර වන මහත් වූ පිහිට තුනෙකි. ඒ රත්නතුයේ පිහිට ලබන පින්වතා ම නියම බෞද්ධයා ය. ගෙය වනාහි මිනිසාට අව්වෙත් වැස්සෙන් පින්නෙන් සුළහින් සොරුන්ගෙන් සතුරන්ගෙන් වන්නා වූ කරදර වලින් මිදී සුවසේ විසීමට ඇත්තා වූ මහත් වූ පිහිටෙකි. එහෙත් මිනිසා ගෙය හජනය නොකොට ගෙයින් බැහැරව වෙසෙමින් ගෙය මාගේ පිහිටය ගෙය මට පිහිටවේවා යි කොතෙක් කියුවත් ඔහුට ගෙයින් පිහිටක් නො ලැබේ. එමෙන් මිනිසා රත්තතුය හජනය නො කර රත්තතුයෙන් බැහැරව වෙසෙමින් 'බුද්ධං **සරණං ගච්ජාම්** යනාදීන් මට රත්නතුය පිහිටය, මට රත්නතුය පිහිටවේවා යි කොතෙක් කියුවු ද එයින් රත්නනුයෙන් පිහිටක් නො ලැබේ. එය නිෂ්ඵල වැඩෙකි. රත්නතුයේ පිහිට ලබන්නට නම් රත්නය හජනය කළ යුතු ය. රත්නනුයෙනුදු මිනිසාට ළහින් ම පිහිට වන රත්නය සංඝරත්නය ය. රජකෙනකු ගෙන් පිහිටක් ලබනු කැමති තැනැත්තා විසින් පළමුවෙන් මැති ඇමති ආදි රජුට පහලින් ඉන්නවුන් හජනය කර ඔවුන් ගේ අනුසාරයෙන් රජුවෙත පැමිණ බලාපොරොත්තු වන දෙය ඉටු කර ගත යුතුවාක් මෙන් රත්නතුයේ පිහිට ලබනු කැමති පින්වතා විසින් සංඝරත්නය ඇසුරු කොට සංඝරත්නයේ අනුසාරයෙන් ඉතිරී රත්නයන් ගේ පිහිට ද

ලබා ගත යුතු ය. සංඝරත්තය ඇසුරු කළ හැකි වීමට ද බෞද්ධ ගිහියා සංඝරත්නය හැදින ගත යුතු ය. සංඝරත්නයේ ගුණ දත යුතු ය.

මෙකල බොහෝ බෞද්ධයෝ භිකුෂූත් තො හදුනති. භිකුෂූත් ගේ ගුණ තො දනිති. මෙකල ඇතැම් බෞද්ධයන් භිකුෂූත් වහත්සේ හදුනත්තේ හිස මුඩුකරගෙන කහ රෙදි හැද පොරවා ගත් කෙතකු සැටියට පමණෙකි. ඇතැමුත් හදුනත්තේ අපේ දනයක් පාංසුකූලයක් ගත්තට ඉන්නා කෙතකු ලෙස ය. ඇතැමුන් හදුනත්තේ ලෙහෙසියෙන් ජීවත් වත්තට කුමයක් සාදගෙන වෙසෙත්නකු ලෙස ය. ඇතැමුන් හදුනත්තේ අනුත් ගෙන් ලැබෙන වෙසෙත්නකු ලෙස ය. ඇතැමුන් හදුනත්තේ අනුත් ගෙන් ලැබෙන දේ කා බී තිකම්ම නිදන කෙතකු ලෙස ය. ඇතැමුන් හදුනත්තේ රටට ජාකියට කිසිම වැඩක් තැකි රටට බරක් වන පුද්ගලයෙකු ලෙසට ය. අද ඇතැම් බෞද්ධයන් තවුසන් පසු පස දුවත්තේක් විනයවධීන කාරයන් පස්සේ දුවන්තේක් භිකුෂූන් වහත්සේ ගේ ගුණ තො දැනීම නිසා ය. බෞද්ධයන් භිකුෂූත් වහත්සේ කෙරෙහි පුසාදයක් නැත්තේක් භිකුෂූත් වහත්සේ හජනය තො කරන්නේක් ඒ නිසා ය.

මෙසේ ගිහි පැවිදි දෙපකෂය ඔවුනොවුන් නො හදුනත තරමට ඇත් වූයේ බෞද්ධ හිකුෂූන් වහන්සේ ගේ හෝ ගිහි බෞද්ධයාගේ වරදින් නොව අන් කරුණෙකිනි. **මෙරට ආතුමණය කළ ඉංගුීසිහු** සිංහලයන් ජාතික හැහීමක් නැති, ආගමික හැහීමක් නැති, උදාර අදහස් නැති, තමන්ගේ ජාතිය පිළිකුල් කරන, තමන්ගේ ජාතියට සතුරු, තමන්ගේ අාගමට සතුරු, යුරෝපයට ගැති කම් කරන, අහි-වාදනය කරන පිරිසක් කළ පසු පහසුවෙන් ම තමන් යටතේ තබා ගත හැකි වන බව දැන, එය සිදු කිරීම සඳහා කිස්තියානි පූජකයන් මේ රටට ගොඩ බැස්සූහ. හිකුෂූන් වහන්සේ අත තුබූ අධානපනය හැරගෙන පාදිලි වරුන්ට එය හිමි කරන ලද්දේ ය. මිෂනාරීහු රජයේ අනුබලය ලබමින් අධානපනය තමන් අතට ගෙන ඒ මගින් සිංහල සිරිත විරිත ඇඳුම පැළඳුම පහත් කොට සිතන, සිංහල ජාතිය සිංහල බස පහත් කොට සිතන, යුරෝපයට අභිවාදනය කරන, සිංහල බසට සිංහල ජාතියට බුද්ධාගමට හිකුෂූන් වහන්සේට සතුරු, ඉංගීුසියෙන් අදින පළදින කතා බොතු කතා කරන කළු ඉංගීුසිකාර පිරිසක් මේ රටේ ඇති කළහ. රජයේ උසස් ම තනතුරු ද ඔවුනට හිමි කරන ලද්දේ ය. ඒ මගින් **සිංහලයන් පෙළමින් බුද්ධාගම මරමින්** ඔවිහු මහා ධනස්කණධයක් ද රැස් කර ගත්හ.

භිඤූන් වහන්සේ ඔවුනට කෝලමක් විය. ඔවුන්ගේ සහා-යෙන් ලක්දිව ගම්වල ද පාසැල් පිහිටුවා සිංහල දරුවනට ඒවාට යන ලෙස බල කොට පන්සල් අධාාපනය සහමුලින් නැති කර දැමූහ. භිඤූන් වහන්සේ තනි වූහ. ගිහි පැවිදි සම්බන්ධය එයින් දිනෙන් දිනම නැතිවී ගොස් අන්තිමට ගිහි පැවිදි දෙපකෂය ඔවුනොවුන් නාදුනන අය වූහ. කල්යැමෙන් භිඤූන් වහන්සේගෙන් පුයෝජනයක් තො ලබන්තා වූ බෞද්ධයනට භිකුෂුව එපා විය. භිකුෂුවට ද ගිහියා එපා විය. එයින් භිකුෂූහු ගිහියා ගැන තැබූ බලාපොරොත්තුව විශ්වාසය හැර දමා තුමූ ම ධනය සපයා ජීවත් වත්නට පටන් ගත්හ. එයින් භිකුෂුහු ද ශාසනික පුතිපත්තියෙන් හා දැන උගත් කමින් ද පිරිහෙන්නට වූහ. පිරිහෙත් පිරිහෙත් ම භිකුෂුව වඩ වඩා ගිහියන්ට එපා විය. ගිහියෝ නොයෙක් තැන භිකුෂුන්ට දුශ්ශීලයෝ ය යි ගහීා කරන්නට වූහ. එයින් ගිහි පැවිදි දෙපඤපය හොඳට ම භේද වූහ. ගිහියෝ ද ඔවුනොවුන් භේද වූහ. මිෂතාරී ගැටය සච්ාකාරයෙන් සාථික විය. බෞද්ධයෝ දැන් පරාජිත පක්ෂය වී සිටිනි.

මේ රටේ පෙර විසූ සිංහලයෝ රජකුට මෙන් දෙවියකුට මෙන් හිකුෂුවට ගරු කළෝ ය. හිකුෂූන් වහන්සේ ගේ අවවාදයට අනුශාසනයට ඇහුම්කන් දුන්හ. එයින් මේ දිවයින ධ**මද්විපයක් විය.** අද ගිහියාගේ බලාපොරොත්තුව හිකුෂුව ඔහුගේ අණට කීකරුව ගිහියා කියන සැටියට විසිය යුතුය කියා ය. එබැවින් අද හිකුෂුවට අවවාද කරන්නට අනුශාසනය කරන්නට එන ගිහියන් මිස හිකුෂූන් ගේ අනුශාසනය ලැබීමට හිකුෂූන් වෙත එන ගිහියන් දුලබ වී තිබේ. අද පවත්නා වූ මේ තත්ත්වය ඉතා හයානකය. මෙය ඉදිරියටත් මෙසේම පැවතුන හොත් අපේ මුතුන් මිත්තන් විසින් ජීවිතය සේ උතුම් කොට පවත්වාගෙන ආ බුද්ධාගම ශතවෂීයක් ගතවන්නටත් කලින් මේ රටින් අතුරුදන් වනු ඇත. මුලු සිංහල ජාතිය ම මා දැලකට අසුවන මසුන් රැසක් සේ මිෂනාරී දැලට හසු වී ඔවුන්ට ගොදුරු වනු ඇත.

#### දෙවන ලිපිය

භිකුෂුන් ගේ අවගුණ කථාව මෙකල නිතර ඇසෙන්නකි. එය බොහෝ ගිහියන්ට ඉතා මිහිරකි. එබැවින් ගිහියෝ ඉතා ඕනෑකමින් එය අසති. පැවිද්දන් ගේ අගුණ දක්වන පුවත්පත් ආදිය මහත් රුචියෙන් කියවති. ඒ නිසා **තවූසා ද විනය වධන කාරයා ද දේශනා කාරයා ද** භිකුෂූන් ගේ අගුණ වපුරති. ගිහියන් ගේ රුචිය දත් **පතු සහරා කාරයෝ ද පොත් කාරයෝ ද** එයම කරති. එයින් දැන් බෞද්ධ ජනයාට හිකුෂූන් ගේ අගුණ හොඳට ම පාඩම් වී තිබේ. මෙතරම් විශාල අන්දමට හිකුෂූන්ට ගණීාකරන්නට රට වැසියා පටන් ගෙන තිබෙන්නේ හික්ෂූන්ගේ ම වරද නිසා ය යි බොහෝ දෙනා සිතති. අප විසින් මේ ලිපිපෙල ලියන්නට අදහස් කළේ සම්බුද්ධ ජයන්තිය ළංචී බෞද්ධයන් ගේ පුබෝධයක් ඇති වී තිබෙන මේ අවස්ථාවේ දී එහි නියම තතු බෞද්ධ මහ ජනයාට අවබෝධ කරවීමේ අදහසිනි.

 ඒ ඒ රටවල වැඩ කරන සියලු ම දේශපාලකයෝ ද එසේම ගැරහුම් ලබති. හිකුෂුව වනාහි ලොවට වැඩ කරන්නෙක් ද වේ. ශුද්ධ පුද්ගලයෙක් ද වේ. ඒ නිසා හිකුෂුවට කොයි ලෙසකින් වත් ගැරහීමෙන් මිදී නො විසිය හැකි ය. ගැරහීම් ලැබීම භිකුෂුත්වයේ අංගයකි. අතීතයේ බුද්ධ කාලයේ විසූ හිකුෂූන්ට ද මනුෂායෝ බොහෝ නින්දා කළහ. බුද්ධ කාලයට පෙර විසූ පැවිද්දන්ට ද, එසේ ම ගහීා කළ හ.

අප බුදුරජාණත් වහත්සේ ගේ කාලයෙන් බොහෝ ඉහත සූතෙත්ත අරතේමි කුද්දල හත්වීපාල ජොතිපාල අරක යන ශාස්තෘ-වරයෝ විසූහ. ඒ ශස්තෘවරයෝ ද පැවිද්දෝ ය. ඒ ශාස්තෘවරයෝ බුහ්මලෝකෝත්පත්තියට හේතු වන ධම්යක් දෙසූහ. ඒ ශාස්තෘ වරයන් කෙරෙහි සිත පහදවා ගත් බොහෝ දෙනා ඒ හේතුවෙත් දෙව් ලොව උපත් බවක් ඒ ශාස්තෘවරයත් කෙරෙහි සිත පහදවා තොගෙත එතුමත්ට ගහීාකොට බොහෝ දෙනා අපායට ගිය බවත් අංගුත්තර නිකායේ සත්තක නිපාතයේ වදරා තිබේ. එයිත් පෙනෙනු යේ පැවිද්දන්ට ගහීා කිරීම ලෝකයෙහි කවදත් පවත්තා දෙයක් බවය.

ගැරහුම් ලබන බව හිකුෂු ජීවිතයේ අංගයෙකි. ගහීාවට බිය වන කිපෙන කලබල වන තැනැත්තාට මහණකම නොකළ හැකි ය. එබැවින් බුදු රජාණන් වහන්සේ විසින්

#### තිහදය නපාවෙධෙයා න උණණමෙයා පසංසිතො හිකබූ

යනුවෙත් හික්ෂුව විසින් නිඥාව නිසා නො සැලිය යුතු ය, පුසංසාවෙත් උඩභු නොවිය යුතු ය යි වදරන ලදී. එක් රහතත්. වහන්සේ කෙනකුත් විසින් ද මෙසේ වදරන ලදී.

> බහූහි සදදා පව්වූහා බමිතබබා තපස්සිනා ත තෙන මංකු හොතබබා තහිතෙන කිළිස්සති යො ච සදද පරීත්තාසී වනෙ වාතමිගො යථා ලහු විත්තොති තං ආහූ නාසස සමපජජනෙ වතං

#### ගාථාවල තේරුම මෙසේ ය:–

ලෝකයෙහි ඒ ඒ අයට විරුද්ධ ශබ්ද බොහෝ ය. පැවිද්දා විසින් ඒවා ඉවසිය යුතු ය. ඒවා නිසා දුර්මුඛ නොවිය යුතු ය. ඒවා නිසා කිලිටි නොවන්නේ ය.

්සුළහිත් හටගත්තා හඬට බිය වන වනයෙහි වෙසෙත වාත මෘගයා මෙත් හඬට බිය වන හිකුෂුව තො මේරූ සිත් ඇතියෙකැයි කියති. එවැනි හිකුෂුව ගේ පැවිද්ද සම්පූණී තොවේ.

පිරිසිදු බව හෙවත් සිල්වත් බව ගැරහුම් ලැබීමේ කරුණක් බව මතු දැක්වෙත කථාවෙත් දත යුතු ය. එක් කලෙක **අප මහ** බෝසතාණත් වහත්සේ තවුස් පැවිද්දෙත් පැවිදිව එක් විලක් ඇසුරු කර ගෙත වනයෙහි විසූහ. දිතක් උත්වහත්සේ ශරීරය පිරිසිදු කර ගතු පිණිස විලට බැස එහි වූ පියුමක සුවද ආඝුහණය කරමිත් උත් සේක. එය දුටු එක් දෙව් දුවක් බෝසතාණත් සංවේගයට පමුණුවනු පිණිස මේ මල් මගේ ය, මාගේ මල් වල සුවද ගත්තා වූ ඔබ සුවද සොරෙක කියා බෝසතාණත් වහත්සේට ගර්හා කළාය. "මම තිගේ මල් තො ගතිම්. එසේ වූ මට කුමට සුවද සොරෙකැයි කියන්නෙහි දැ"යි බෝසතාණත් කීහ. එකෙණෙහි තවත් පුරුෂයෙක් ඒ විලට බැස තෙළුම් අල ගලවමිත් මල් තෙලමිත් හුන්තේ ය. බෝසතාණත් වහන්සේ ඔහු දැක, "තිගේ විල විතාශ කරන අර මිනිසාට තී කුමක් හෙයින් කිසිවක් නො කියන්නෙහි දැ"යි ඇසූහ. එයට දේවතාදුව දුන් පිළිතුර මෙසේ ය :–

ආක්ණණ ලුදෙදා පූරිසො ධාති වෙලං ව මකඛිතො තස්මිං මෙ වචනං නත්රී තංච අරහාමි වතතවෙ, අනංගණසක පොසකස නිචචං සුවිගවෙසිනො, වාළගගමතතං පාපසක අබ්හාමතතං ව බායති.

කෙලෙසුන්ගෙන් පිරුණු සන්තානය ඇති මේ මිනිසා දරුවන් ගේ සෙම් සොටු මළ මුතුාදියෙන් කිලිටි වූ කිරි මවක ගේ හැදි වතක් සේ කිලිටි ය. එබැවින් ඔහුට කියයුන්තක් නැත. කෙලෙස් Non-Commercial Distribution අඩු වූ නිතර පිරිසිදු බව සොයන්නා වූ පුද්ගලයා ගේ කෙසගක් පමණ වරද ද ලොවට මහ වළාකුළක් සේ පෙනෙන්නේ ය. එබැවින් මම ඔබට කියමිය යනු ඒ ගාථාවල අදහසය.

මේ කථාවෙත් පෙතෙත්තේ ද වරද තැති පිරිසිදු පුද්ගලයා ගේ වරද ලෝකයට මහත්ව පෙතෙත බවය. පිරිසිදු බව හෙවත් සිල් වත් බව ගැරහුම් ලැබීමේ කරුණක් බව කියත ලද්දේ එහෙයිති. ලෝකයෙහි ගහීාවක් පැවතීමෙත් පිළිගත්ට තිබෙත්තේ හික්ෂුව ගේ පිරිසිදු බව ය. ලෝකයෙහි පවත්තා අගුණ ඝෝෂාව හික්ෂුව ගේ පාරිශුද්ධිය අභවත ලකුණකි. ඒ නිසා ඒ අගුණ ඝෝෂය හික්ෂුව ගේ ගුණ ඝෝෂය සැටියට ම සැලකිය යුතු ය.

#### Non-Commercial Distribution

#### පස් වන ලිපිය

පෘථග්ජන හිකුෂුව ලෝකයා විසින් ගරු බුහුමන් කළ යුත්තකු වන්නේ සියලු පවිත් වැළකී සියලු ඇවැත් වලින් මිදී රහතන් වහන්සේ කෙනකු සේ කල් යවන්නකු නිසා නොව ගිහියන් බැදී සිටින බොහෝ බනුධන රාශියක් සිඳ දමා, ගිහියන් ලබන බොහෝ සැප හැර දමා, ගිහියන් කරන පව්කම් වලින් බොහෝවක් සම්පූණියෙන් ම හැර දමා බුදුසස්නට වැද වැඩිදුරටත් පව්කම් නැති කිරීමටත් පින් කම් වැඩිකිරීමටත් උත්සාහ කරමින් ලෝ සසුන් දෙකටත් වැඩ කිරීමට තමා ගේ සම්පූණී ජීවිත කාලය ම ගත කරන්නකු වන බැවිනි.

පැවිදි වන්නෝ නොයෙක් අදහස් වලින් පැව්දි වෙති. කවර අදහසකින් පැව්දි වූව ද පැව්දි වීමෙන් ඒ තැනැත්තා කලින් සිටියාට වඩා ගුණවතක වීම නම් ඒකාන්ත ය. පැව්දි වූ තැනැත්තා සව්ාකාරයෙන් සිවු පිරිසිදු සීලය රකින්නකු නොවතුදු මිනී මැරීම ගවයන් ඌරත් කුකුලත් මැරීම ගෙවල් බිදීම මං පැහැරීම ස්තීන් පැහැර ගෙන යාම සුරාපානය යනාදි ගිහියන් කරන බොහෝ පව්කම් තො කරන්නේ වේ. මිනී මැරීමය හරක් මැරීමය යන දෙක ම කරන්නකු මිනී මැරීම නවත්වා හරක් මැරීමෙහි පමණක් පිහිටියේ ද එයින් ඔහු ගුණවකකු වූ බව කිව යුතු ය. මිනී මැරීම හැර දැමීම ඔහුගේ ගුණය ය. පැවිදිව ගිහියන් කරන පව්කම් බෙහෝවක් හැර දැමූ තැනැත්තා එයින් ගුණවතෙක් නො වේ ද? වේ ම ය.

නුවණැත්තා වූ ඇතමෙක් දහම් අසා සසර කලකිරී නිවත් පසක් කරගන්නා අටියෙන් පැවිදිව නෑමිතුරන් කෙරෙහි ද ලෝකයා කෙරෙහි ද අපේකෂාව හැර ජනයා කෙරෙන් ඈත්ව විවේකස්ථානයන්ට වී භාවනා කෙරෙති. ඒ පින්වත්හු ද එයින් පූජාායෝ වෙති. ඇතමෙක් හැකි පමණිත් ගුණ දම් පුරමිත් ලෝසසුත් වැඩ කරමිත් තමත් ගේ ජීවිත කාලය ගෙවා අනාගතයේ දී නිවත් දක්තා බලාපොරොත්තුවෙත් පැවිදි වෙති. අද රටේ ඇති භිඤූත් ගෙන් වැඩි දෙනා ඒ අදහසිත් පැවිදි වූවේ ය.

නගරගුාමයන්හි විහාරස්ථානවල වෙසෙන ඒ භිකුෂුහු නොයෙක් දුක් කරදර විදිමින් නොයෙක් විට සැහෙන ආහාරයකුදු නො ලබමින් බුදු දහම රකිකි. දහම් පොත් පත් රකිකි. දහම් පොත් පත් මුදුණය කරවකි. අහිතව ගුත්ථ සම්පාදනය කරති. ධම්ය හා භාෂා ශාස්තුය උගන්වකි. විහාරස්ථාන ආරක්ෂා කරති. දියුණු කරති. දහම් දෙසීම් ආදියෙන් මහජනයා සුමග යවති. බොහෝ දුර බැහැර වුව ද යමින් දුක සේ ගිහියන් ගේ ආගමික කටයුතු සිදු කර දෙකි. අද බුද්ධාගම පවත්නේ එසේ කරන්නා වූ ඒ භිකුෂූන් වහන්සේලාගේ ධෛයාාීය නිසා ය. නො එසේ නම් අද බණ පොතක් නැත. බුද්ධාගමක් නැත. නොයෙක් විට ජාතික විපත් වලදී ඉදිරිපත්ව රට ජාතිය රැක ගත්තෝ ද උන්වහන්සේලා ම ය. සිංහල භාෂාව හා අපේ පැරණි ශාස්තු රැකී ඇත්තේ ද උන් වහන්සේලා නිසා ම ය.

බොහෝ දෙනකුත් ධනය සැපයීමටත් අඹුදරුවත් පෝෂණය කිරීමටත් පස්කම් සැප විදීමටත් තොයෙක් අපරාධ කිරීමටත් තමන් ගේ සම්පූණි කාලය ගත කරන මේ ලෝකයෙහි බුදු දහම රැකීමට බුදු සසුන රැකීමට තමන් ගේ සම්පූණි ජීවිත කාලය කැප කර තිබීම වූ මේ එක කාරණයමත් හිඤූත් වහත්සේ ගේ මහා ගුණයෙකි. ධනය සැපයීමටත් අඹුදරුවත් පෝෂණය කිරීමටත් ඉන්දියයන් පිණවීමටත් තමන් ගේ සම්පූණි ජීවිත කාලය ගෙවන බොහෝ ගිහියෝ හිඤූන් වහත්සේ විසින් තමන් ගේ සම්පූණි කාලය යොද ආරක්ෂා කරගෙන ඇති බුද්ධාගමයෙන් තමන්ට වුවමනා වූ විට පුයෝජනය ද ලබමින් එය රැක දෙන හිඤූන් වහන්සේට ගහීා ද කරති. එය කොතරම් නො මනා කියාවක් ද?

තාපසයන් තපස් කම් කරන්නේත් නියම භික්ෂූන් වහන්සේට පහර දෙන්නේත් විනය වධනකාරයෝය යි කියන අව්නීතයන් Non-Commercial Distribution මහාසංඝයා වහන්සේට පහර දෙන්නේත් හිකුණුන් වහන්සේලා විසින් ආරක්ෂා කර ගෙන ඇති බුදු දහමෙන් අතනින් මෙතනින් අවුලා ගත් බණපද ටිකකිනි. එක ම ධමපදය සත්පුරුෂයා අතට පැමිණි කල්හි ලොවට සෙත සලසන උතුම් දෙයක් ද අසත්-පුරුෂයා අතට පැමිණි කල්හි අනුන්ට පහර දෙන ආයුධයක් ද වේ. තවුයන් අතට විනයවඨන කාරයන් අතට පැමිණ ඇති ධම පද කවූ කිනිසි වී තිබේ.

#### හය වන ලිපිය

තථාගතයන් වහන්සේ චතුරසංඛා කල්පලක්ෂයක් පෙරුම් පුරා ඉතා දුක් ගෙන ලොව්තුරා බුදු බවට පැමිණ මේ බුදු සස්න පිහිටුවා වදාළේ, සත්තවයන් අපායට හෙලීමට මහක් සාද තබනු පිණිස නොව, දෙවියන් සහිත ලෝකයා ගේ යහපත පිණිස ය. මේ ශාසනයේ මාගීයෙන් ලෝකයාට අපායෙන් බේරීම පිණිස ය. දෙවි මිනිස් සැප ලැබීම පිණිස ය. සසර දුකින් මිදී තිවන් පුරයට පැමිණෙනු පිණිස ය. තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පනවා ඇති සිකපද ඉතා බොහෝ ය. ඒවායේ ගණන පවා සෙවීම දුෂ්කර ය. ගණනක් නැති සික පද ඇති උපසම්පද ශීලය, පොහෝ දිනයෙහි පමණක් ගිහියන් අටසිල් රකින්තාක් මෙත් කලාතුරකින් දවසක සැටියට අමාරුවෙන් වුව ද එය රැකිය හැකිය. සම්පූණි ජීවිත කාලය ම මහණකම කරන්නකුට නො කැඩෙන පරිදි ඒ සිකපද සියල්ල කවරාකාරයකින්වත් නො රැකිය හැකිය.

ඇතමුත් කියත සැටියට සිකපද කඩන හිකුෂූහු එයින් අපායට යෙක් තම් ඔවුතට දත් දෙත ගිහියත් එයිත් අපායට යෙක් නම් බුදුසස්තක් පිහිටවීම් වශයෙන් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් කර තිබෙත්තේ ලොවට මහා අපරාධයෙකි. ගණනිත් පුමාණයක් දැක්විය නොහෙත තරම් විශාල ජනසමූහයකට අපායට යාමේ මහක් සාද තැබීමකි. අතීතාතාගත වතීමාත යන කාලතුයෙහි සියල්ල දැත ගැනීමට සමත් තථාගතයන් වහන්සේ මෙතෙක් සිකපද සමූහයක් හිකුෂූන්ට සම්පූණියෙන් රැකිය තො හෙත බව තො දන්තා සේක් ද? දන්තා සේක් ම ය. සම්පූණියෙන් සිපදක රැකිය නුහුණු හිකුෂූහු අපායට යෙක් තම් බොහෝ සිකපද පනවා හිකුෂූන්ට අපායට යන්තට සිදු වත පරිදි මේ සසුත බුදුන් වහන්සේ නො පිහිටුවන සේක. උන් වහන්සේ මේ ශාසනය පිහිටුවා ඇත්තේ බොහෝ සිකපද පනවා ඇත්තේ රැකිය හැකි පමණක් සිකපද රැකීම නිෂ්ඵල නොවන නිසා ය.

කඩවූව හොත් මහණකම සම්පූණයෙන් නැති වන, මහණකමෙන් පිහිටක් නො ලැබිය හැකි වන සිකපද ඇත්තේ සතරක් පමණෙකි. `සතර පාරාජිකා` ය යි කියනුයේ ඒ සිකපද සතරය. ඒ සිකපද සතර රක්නා තුරු හිකුළුවට හිකුළ හාවය හෙවත් උපසම්පද ශීලය නිබේ. එයින් ඒ හිකුළුව දුශ්ශීලයකු නොව සිල්වනෙකි. අනිකුත් සිකපද කොතෙක් බිදුණේ ද එයින් පැවිද්ද නිෂ්ඵල නො වේ. ඒ බව 'අංගුත්තර නිකාය' නිකනිපානයෙහි එන මේ තථාගත දේශන-යෙන් දත යුතු ය.

ඉධ භික්ඛවෙ භික්ඛු සිලෙසු පරිපූරකාරී හොති. සමාධිස්මිං මත්තසො කාරි. පඤ්ඤාය මතතසො කාරි. සො යාති තාති බුද්දනු-බුද්දකාති සිකඛාපදනි තාති ආපජජතිපි වූටඨාතිපි, තං කිසස හෙතු? තහිමතථ භිකඛවෙ අහබබතා වූතතා, යාති ව බො තාති සිකඛාපදති ආදී බුහ්මචරියකාති බුහ්මචරිය සාරුපොති, තතථ ධූවසීලී ච හොති ඨිතසීලී ව සමාදය සිකඛති සිකඛාපදෙසු, සො තිණණං සංයෝජනානං පරිකඛයා සොතාපනෙතා හොති අවිතිපාත ධමෙමා තියතො සමෙබාධි පරායනො

මෙහි අදහස සතර පාරාජිකාවෙත් වැලකීම වූ ආදි බුහ්ම චරියක ශීලයෙහි ස්ථීරව පිහිටීමෙත් සිල්වත් වත්තා වූ කුඩා වූ ද ඉතා කුඩා වූ ද ඇවැත්වලට තැවත තැවත පැමිණෙමිත් ඇවැත් දෙසීම් ආදියෙන් තැවත තැවත පිරිසිදුවත්තා වූ ද හිකුෂුව එක්තරා පුමාණයකින් සමාධිය හා පුඥාව දියුණු කෙළේ වේ තම් එයින් සංයෝජනතුයක් පුහාණය කොට මතු කිසි කලෙක අපායට තො යන අර්හත්වයට පැමිණීමෙහි නියත පුද්ගලයෙක් වන්නේ ය. කුඩා වූ ද ඉතා කුඩා වූ ද ඇවැත්වලට පැමිණීමෙන් මහපල ලැබීමට අභවාහාවයක් නො කියනු ලැබේ ය, යනුයි.

Non-Commercial Distribution

හත් වන ලිපිය

### ආපත්තිය පාපයක් ම ද?

අද ලෝකයෙහි බොහෝ දෙනකුන් විසින් සලකන්නේ භිකුෂුවක් කවර ආපත්තියකට හෝ පැමිණිය හොත් එයින් ඒ භිකුෂුව මහා පාපයක් සිදු කර ගත් ලෙසය. ඇවතට පැමිණෙන භිකුෂුව වැඳුම් පිදුම් කිරීමට, හජනය කිරීමට නුසුදුසු මහ පව් කාරයකු ලෙස ය. එය ධම්විනය නො දැනීම නිසා බොහෝ දෙනකුට ඇති වැරදි හැභීමකි. මේ වැරදි හැභීම මහා ජනයාට ඇති කර දී ඇත්තේ ද අනුන්ගේ ගුණවත් බව නො ඉවසන අනුන් ගේ ගුණ මකා දැමීමට උත්සාහ කරන අනුන්ගේ තත්ත්වය පහත් කිරීමට අනුන්ගේ ලාභය තැති කිරීමට උත්සාහ කරන ඇතැම් විනය වධ්න කාරයන්, තවුසන් බඳු අසත්පුරුෂයන් විසිනි.

අසත්පූරුෂයා වනාහි ලොවට යහපතක් කරන්නකු මෙන් පෙනී සිට අපරාධ කරන්නෙකි. භයානක පුද්ගලයෙකි. ඔහු හැඳින ගෙන තිබීම කාහටත් පුයෝජනවත් වන බැවින් තථාගතයන් වහත්සේ විසින් අසක්පුරුෂයා හදුන්වා දී ඇති සැටි ද මෙහි දක්වනු ලැබේ.

මහණෙති, අංග සතරකිත් යුක්ත තැතැත්තේ අසත්පුරුෂ-යා යයි දත යුතු ය. මහණෙති, මේ ලෝකයෙහි අසත්පුරුෂයා අනුන් ගේ යම් අගුණයක් වේ නම් එය අනුන් විසින් නො විචාළේ ද කියන්නේ ය. විචාළහොත් අඩුවක් නො කොට සම්පූණි කොට විස්තර වශයෙන් ම කියන්නේ ය. මහණෙනි, එයින් ඒ තැනැත්තා අසත්පුරුෂයකු බව දත යුතු ය. මහණෙනි, අසත්පුරුෂයා අනුන් ගේ යම් ගුණයක් වේ නම් විචාළේ ද එය නො කියන්නේ ය.

Non-Commercial Distribution

තොවිවාළ කල්හි කියනු ම කිම? විචාරන ලදුව අනුන්ගේ ගුණය කියනත් අඩු කොට අසම්පූණි කොට විස්තර තො කොට එය කියන්නේ ය. මහණෙනි, එයින් ඒ තැනැත්තා අසත්පුරුෂයකු බව දත යුතු ය. තව ද මහණෙනි, අසත්පුරුෂයා තමාගේ යම් අගුණයක් වේ තම් එය විචාළේ ද තො කියන්නේ ය. විචාරන ලදුව කියතත් අඩු කොට සම්පූණි තො කොට විස්තර තො කොට කියන්නේ ය. එයින් ඒ තැනැත්තා අසත්පුරුෂයකු බව දත යුතු ය. මහණෙනි, අසත්පුරුෂයා තමාගේ යම් ගුණයක් වේ තම් එය නො විචාළේ ද කියන්නේ ය. විචාළ කල්හි තො අඩුකොට තො පමාකොට සම්පූණි කොට විස්තර කොට එය කියන්නේ ය. එයින් ඒ තැනැත්තා අසත්පුරුෂයකු බව දත යුතු ය. මෙසේ තථාගතයන් වහන්සේ විසින් **අංගුත්තර නිකාය චතුෂ්කනිපාතයෙහි** අසත්පුරුෂ ලකෂණ වදුරා ඇත්තේ ය.

තථාගතයන් වහන්සේ විසින් භික්ෂූන්හට පවින් වළකිනු පිණිස බොහෝ පව්කම් ගැන ද සිකපද පනවා ඇත්තේ ය. ජන පුසාදය රකිනු පිණිස පව් නොවන බොහෝ කරුණු ගැන ද සික පද පනවා ඇත්තේ ය. පව් ගැන පනවන ලද සිකපද ලෝකවදා පුඥප්ති තම් වේ. ජන පුසාදය රකිනු පිණිස පනවා ඇති සික පද පුඥප්ති වදා පුඥප්ති නම් වේ. තවත් කුමයකින් කියන කල්හි පාප කියා සම්බන්ධයෙන් පනවන ලද සික පද සාවදා පුඥප්ති නම් වේ. ජනපුසාදය රකිනු පිණිස පනවන ලද සිකපද තිරවදා පුඥප්ති නම් වේ. ආහාර ගැනීම පාපයක් නොවේ. එහෙත් විකාල හෝජනයෙන් ඇවැත්වේ. විකාල හෝජන ශිකෂාපදය නිරවදා පුඥප්තියකි. විනයෙහි ඇති සික පද වලින් බොහෝමයක් ම එබදු නිරවදා පුඥප්තීනුය.

#### අට වන ලිපිය

### දුශ්ශීල කථාව

කුශලය අකුශලය යි කියනුයේ ඒ ඒ කියා සිදු කිරීම් වශයෙන් සත්තව සත්තානයෙහි පහළවන සිත්වලටය. ද්වත්තිංසෙව හි ආපතති සමුටාීාපක විතතාති අටාී කාමවචර කුසලාති. ද්වාදස අකුසලාති. දසකාමාවචර කියා විතතාති කුසලතො ව කිරියතො ව දෙව අභිකැතදා විතතාතීති යනුවෙන් කාමාවචර කුසල් සිත් අටය, අකුසල් සිත් දොළොසය, කාමාවචර කිරියසිත් දශය ය, අහිඳො දෙසිතය යි ඇවැත් සිදු කිරීම් වශයෙන් උපදනා සිත් දෙනිසක් ඇති බව සමන්තපාසාදිකාවෙහි දක්වා තිබේ. හැම ඇවතක් ම පාපයක් නොවන බව එයින් තේරුම් ගත යුතු ය.

ධම්දනය දෙමිය කියා සැදැහැයෙන් හිකුවක් පුරුෂයකු නැති තැනක ස්තීන්ට පමණක් දහම් දෙසුව හොත් **පවිති** ඇවැත් වේ. තුනුරුවන් පුදන්නට ය කියා මල් නෙළුව හොත් **පවිති** ඇවැත් වේ. විහාරමලුව බෝමලුව සෑමලුව පිරිසිදු කරන්නට ය කියා තණ ඉවත් කළහොත් **පවිති** ඇවැත් වේ. ඒ ඇවැත් සියල්ලට හිකුෂුව පැමිණෙනුයේ කුශල චිත්තයෙනි. සුරාපානාදියෙන් ඇවැතට පැමිණෙන්නේ අකුශල චිත්තයෙනි. ඇවැතක් වූයේ ය කියා ධම්දේශනාදියෙන් කවරාකාරයකින් වත් පාපයක් නො වේ.

කුශලය අනෙකකි. ඇවැත අනෙකකි. පාපයත් අනෙකකි. ඇවත අනෙකකි. ඒ නිසා ඇවැත් දෙසාගත් කල්හි ඇවැත් නැති වේ. ඇවැත් දෙසීමෙන් කුශලා 'කුශල දෙක නැති නො වේ. ඒවා ඉතිරි වේ. ඇවැතක් වූයේ ය කියා ධම්දේශනාදි කුශලයන් ගෙන් අනිෂ්ට Non-Commercial Distribution විපාකයක් නො ලැබේ. එයින් ලැබෙන්නේ ඉෂ්ට විපාකයක් ම ය. ඇවැතක් වූයේ ය කියා ධම්දේශනාමය කුශලයෙන් භිඤුව අපායට යන්නේ ය යි කියන හොත් එය ධම්විරෝධි කියමනකි.

අපායට යන්නට ඇවතක් ම වුවමතා නැත. සියලුම පව්වලට ඇවැත් ඇත්තේ ද තැත. පෙර එක් හිකුෂුවක් සිවුරකට ඇලුම් කරමිත් සිට කාල කියා කොට ඒ සිවුරෙහි ම උකුණෙක්ව උපන්නේ ය. සිවුරට ඇලුම් කිරීමෙත් ඒ හිකුෂුවට සිදු වූ කිසිම ඇවැතක් තැත. එහෙත් ලෝහය නමැති පාපය නිසා හිකුෂුව තිරිසන් අපායෙහි උපන. කරුණු මෙසේ හෙයින් ඇවතක් වූ පමණින් එය පාපයක් නොවන බවත් හැම පාපයකට ම ඇවැත් නැති බවත් දත යුතු ය.

පිත් පව් දෙක ගිහි පැවිදි සැමට ම සාධාරණ ය. යමක් පව් තම් එය ගිහියා කළත් පැවිද්දා කළත් පව ම ය. පිත ද එසේ ම ය. පව කුඩා මහත් වීමට ද ගිහි පැවිදි බව කරුණක් තො වේ. පැවිද්දකු මෛථුන සේවනය කළ හොත් පරිජි ඇවතට පැමිණෙ. ගිහියකු එය කළහොත් ඔහුට ඇවතක් නම් නැත. එහෙත් එයින් යම් පාපයක් වේ නම් එය දෙදෙනාට ම සමය. පරිජි ඇවතින් හිකුෂුවට වන්නේ පව මහත් වීමක් නොව බුදුන් වහන්සේ ගේ නියමය පරිදි උපසම්පදවට අහිමි වීම ය. පාරාජිකාවෙන් ම මිස අනෙක් ඇවතකින් හිකුෂුවට එය සිදු නො වේ. පාපය ගිහි පැවිදි කාටත් සම ව තිබිය දී හිකුෂූන් ගේ වරද මහත් කොට දැක්වීමෙහි තේරුමක් නැත. පුණෙසාතාදි පංචදුශ්චරිතයෙහි ගැලී සිටීමෙන් පරම දුශ්ශීල වූ ඇතැම් ගිහියන් විසින් හිකුෂුවකගේ කුඩා වරදක් ගැන කථා කිරීම නම් දෙපතුල පටන් හිස දක්වා මුළු සිරුරෙහි අසූච් තවරා ගෙන ඉන්නා කෙනකු විසින් මඩ පැගී ඇති කෙනකු ගේ අපවිතුතාව ගැන කථා කිරීම බඳු හාසොග්ත්පාදක කියාවෙකි.

#### තම වත ලිපිය

### දුශ්ශීල කථාව

මහණකම කුමක් දැ යි විතය තො දත්තා බොහෝ බෞද්ධයෝ වාහතයෙකිත් යෑම ය, කුඩයක් ඉහලා යෑම ය, වහත් පය ලා යෑමය, පිහාතෙක දතය වැලදීම ය, හොඳ පත්සලෙක විසීම ය, වත්තක් කුඹුරක් තිබීම ය, මුදල් ටිකක් තිබීම ය, හොඳ සිවුරක් පෙරවීම ය, බිම බලාගෙත ම තො යෑම ය, සුරුට්ටුවක් සිගර ට්ටුවක් ඉරීම ය, තේ කෝපි බීමය යනාදි සෑම කරුණක් ගැත ම දුශ්ශීල වාදයෙත් භිඤූත්ට ගහා කොට බොහෝ පව් සිදු කර ගතිති. ඒ තත්වයට අද බොහෝ දෙනා පැමිණ සිටින්නේ ද බොහෝ දෙනා භිඤූත් කෙරෙහි කලකිරී ඉත්තේ ද ඇතැම් කුහකයන් දෙසත බොරු බණ ඇසීමෙනි.

ගෘහස්ථ දූශ්ශීලයා ය, ශුමණ දූශ්ශීලයා යයි දූශ්ශීලයෝ දෙදෙනෙකි. "පඤ්ච ගහපති හයානි වෙරානි අප්පහාය දූස්සීලො ඉති වූච්චති, කතමානි පඤ්ච? පණාතිපාතං අදින්තාදනං කාමෙසූ මීච්ජාචාරං මූසාවාදං සූරාමේරය මජ්ජපමාදට්ඨානං යනුවෙන් පුාණසාතාදි පඤ්ච දුශ්චරිතය නො හළ තැනැත්තා දූශ්ශීලයා බව තථාගතයන් වහන්සේ විසින් වදරා ඇත්තේ ය. ඒ දේශනයේ හැටියට පස් පව් නො හළ සෑමදෙනා ම දූශ්ශීලයෝ ය. අපේ බෞද්ධයන් අතර දිනපතා පන්සිල් සමාදන් වන්නෝ ද ඇත. දවසට දෙකුන් වර පන්සිල් සමාදන් වන්නෝ ද ඇත. එහෙත් වූවමනා වූ විට ඔවුහු පස්පවින් කවරක් වුවත් කරති. එ බැවින් ඔවුහු සිල්වතුන් නොව දූශ්ශීලයෝ ය. ඔවුන් ගේ සිල් ගැනීම සිකපද කීමක් පමණෙකි. සතා වශයෙන් සිල් ගැනුමක් නො වේ. දුශ්ශීලයා ය යන්නෙහි තේරුම සිල් නැති තැතැත්තාය යනුයි. උපසම්පත්ත හිකුෂුවක් ලෙහෙසියෙත් දුශ්ශීල තො වේ. උපසම්පද ශීලයට බොහෝ සික පද ඇත්තේ ය. ඒ එක එක සිකපදයක් ම ශීලයෙකි. උපසම්පත්ත හිකුෂුවකගෙත් සික පද එකක් දෙකක් තොව සියයක් දෙසියයක් කඩවුව ද තවත් දහස් ගණතක් සික පද ඉතිරි වී ඇති බැවින් උපසම්පත්ත හිකුෂුව සිල්වත් ය.

පුථුජජනසා සීලං පඤචහි කාරණෙහි භිජජති පාරාඒකා පජජනෙත, සිකඛාපචවකඛානෙත, තිහ්රීය පකඛණැනෙත, අරහ-තෙතත, මරණෙත.

යනුවෙත් **මනෝරථපූරණි** අටුවාවෙහි පෘථග්ජන උපසම්පත්ත භිඤුවක ගේ ශීලය **පාරාජ්කාවට පැමිණීමය. උපසම්පදව පුතිකෙෂ්ප කිරීමය. තීථක ශාසනයට යෑම ය. රහත් වීමය. මරණයට පැමිණීමය** යන කරුණු පසින් බිඳෙන බව දක්වා තිබේ. උපසම්පද ශීලය බිදෙන කරුණු පසින් පළමු වන තුන් වන කරුණු වලින් ශීලය බිදීම පරිහානියෙකි. සතර වන කරුණෙන් බිදීම දියුණුවකි. පස් වන කරුණෙන් බිදීම පරිහානියෙක් හෝ දියුණුවෙක් නො වේ. පෘථග්ජනයා ගේ ශීලය කුශල ශීලයෙකි. අර්හත්මාහීයෙන් කුශලාකුශලයන් කෂය කරනු ලැබේ. රහත් වීමෙන් පෘථග්ජන ශීලය බිදෙන්නේ එහෙයිනි. රහත් වීමෙන් පසු රහතුන් වහන්සේ අවාානකත ශීලයෙහි පිහිටන්නාහ.

පාරාජිකාවට පැමිණි පැවිද්දාට දුශ්ශීලයෙකැ යි කිය යුත්තේ පරිජි ඇවැතට පැමිණීමෙත් පසු එය සභවා ගෙත උපසම්පත්ත භිකුෂුවක් ලෙස පෙනී සිටිය හොත් ය. පරිජි වීමෙත් පසු සාමණේර ශීලය සමාදත් වුව හොත් එතැත් පටත් හේ සිල්වත් ය. කරුණු මෙසේ හෙයිත් පාරාජිකාවට පැමිණ තැති සියලු ම භිකුෂූත් වහත්සේලා අත් කිනම් ඇවැතකට පැමිණ සිටියත් උපසම්පද ශීලය ඇති බැවිත් උත් වහත්සේලා සිල්වත්හු ය. සිල්වත්තට දුශ්ශීලැයි කීම ආකෝශයකි. එය මහා පාපයෙකි. එයිත් **සුකරමුඛළේත පූතිමූඛළේතාදීනට** මෙත් නපුරු විපාක අනාගතයෙහි ඇති විය හැකි ය.

බුද්ධකාලයෙහි කීටාගිරියෙහි විසූ අස්සජි පුනබ්බසුක යන භිඤූන් දෙනම තරමට ඖදරික වැඩ කරන භිඤුවක් ගැන මෙ කල කවර රටකින් වත් අසන්තට නැත. ඒ භිකුෂුහු ස්තුීන් හා එක භාජනයෙහි අහර ගත්හ. එක හාජනයෙහි පැත් පූහ. එක පැදුරෙහි එක යහනෙහි නිද ගත්හ. ස්තීන් හා නැටීම ද ගී කීම ද කළහ. විකාලයෙහි අහර ගත්හ. සුරාපාතය කළහ. සූදුව පන්දු ගැසීම ආදි කීඩාවල යෙදුණාහ. ඇතුත් අසුත් පිට ගියහ. ඒ සතුන් හා තරභයට දිවූහ. මල්ලවපොර ඇල්ලූහ. නාටිකාවන්ට රහ දැක්වීමට තමන් ගේ සහල සිවූරු බිම එලා දුන්හ. තවත් නොයෙක් ඖදරික වැඩ කළහ. එහෙත් විතය පොතෙහි ඒ භිඤූන්ට ද දුශ්ශීල යන පදය යොද නැත. ඒ භිඤුන් ගැන විනය පොතෙහි සඳහන් වන්නේ තෙත බො පත සමයෙන අසාජ් පූතබබසුකා තාම කීටාගිරිස්මිං **ආවාසිකා හොන්ති අලප්ජීනො පාපතික්**බු<sup>·</sup> කියා ය. එ පමණ ඖදරික කියා කළ අයටත් වාාවහාර කර නැති 'දුශ්ශීල' යන වචනය රියෙකින් යැම වහන් පය ලා යෑම කුඩයක් ඉසලා යෑම මුදලක් තබා ගෙන සිටීම යන සුලු කරුණෙකින් කීම කොතරම් බර පතල අයුත්තක් ද?

විනයෙහි භිකුෂුවකට දුශ්ශීල යන වචනය යොද ඇති තැනක් දක්නට ඇත්තේ පාතිමොකබ ඨපනක්ඛත්ධකයෙහි පමණෙකි. අදදසා බො මහා මොගගල්ලානො තං පුග්ගලං දූස්සීලං පාප ධමමං යනු පාතිමොකඛ ඨපනකඛත්ධකයෙහි දුශ්ශීල වචනය ගෙන ඇති පාඨයය. එහි ඒ වචනය යොද ඇත්තේ විතය කම්වලට ගැනීමට නුසුදුසු පාරාජිකාවට පත් භිකුෂුවක් සඳහාය. පරාජිකා තොවූ භිකුෂුවකට විනයෙහි කොතැනක වත් දුශ්ශීල වාවහාරය කර නැත.

දුශ්ශීලයෝ ය, දුශ්ශීලයෝ යැයි සිල්වත් හිකුෂූන්ට අපහාස කරන බොහෝ දෙනා පස් පවෙන් නො වැළකුණු ගෘහස්ථ දුශ්ශීලයෝ ය. ගෘහස්ථදුශ්ශීලයාට වඩා බොහෝ කරුණු වලින් ශුමණ දුශ්ශීලයා උසස් ය. ගෘහස්ථදුශ්ශීලයාට වඩා **ශුමණ දුශ්ශීලයා කෙරෙහි ගුණ දශයක් ඇති බව මිලිනද පුශ්නයෙහි දක්වා ඇත්තේ ය.** ඒ මෙසේ ය:– <u>Non-Commercial Distribution</u> කතමෙ දස ගුණා සමණ දුස්සීලසා ගිහිදුස්සීලතො විසෙසෙන අතිරෙකා? ඉධ මහා රාජ, සමණ දුස්සීලො බුදෙධ සගාරවො හොති, ධමෙම සගාරවො හොති. සංඝෙ සගාරවො හොති, සබුන්මචාරිසු සගාරවො හොති, උදෙදස පරිපුචඡාය වායමති සවණ බහුලො හොති හිත්න සීලොපි මහාරාජ දුස්සීලො පරිසගතො ආකප්පං උපටඨපෙති, ගරහහයා කායිකං වාචසිකං රකඛති, පධානාහිමුඛසස හොති චිතතං, හිකඛු සාමඤඤං උපගතො හොති කරොත්තොපි මහාරාජ සමණ දුස්සීලො පාපං පටිචඡත්නං ආචරති, යථා මහාරාජ, ඉත් සපතිකා නිලීයිතවා රහසෙස නෙව පාපමාචරති, එම මෙව බො මහාරාජ කරොත්තො පි සමණදුස්සීලො පාපං පටිචඡත්නං ආචරති. ඉමෙ බො මහා රාජ, දසගුණා සමණදුස්සීලසා ගිහි දුස්සීලතො විසෙසෙන අතිරෙකා.

බුදුනට ගරුකරන බවය, ධම්යට ගරු කරන බව ය, සහනට ගරු කරන බවය, සබුහ්මචාරීන්ට ගරු කරන බව ය, ධම්ය උගෙනීම් පිළිවිසීම් දෙකට ව්යා්ය කරන බවය, බොහෝ කොට බණ අසන බව ය, බිඳුණු සිල් ඇත්තහුද පිරිසක් අතරට ගිය කල්හි ශුමණාකල්පය ඇති ව හැසිරෙන බව ය, ගර්හාවට බියෙන් කය වචන දෙක රක්නා බව ය, සිත පුධානයට අහිමුඛ කොට තැබීමය, හැසිරීම භිකුෂුවකට සමාන වන බව ය, පව් කරතත් රහසින් කරන බව ය' යන මේ කරුණු දසය ගෘහස්ථ දුශ්ශීලයාට අනිරේක වශයෙන් ශුමණ දුශ්ශීලයා කෙරෙහි ඇති ගුණයෝ ය.

රහසින් පව් කරන තැනැත්තා පුසිද්ධ වශයෙන් පව්-කරන්නවුන් සේ බොහෝ කොට පව් නො කරයි. නිතර පව් නො කරයි. එයින් ඔහුට පව් අඩු වේ. රහසින් පව් කරන බව පුසිද්ධියේ නො කරන බව ගුණයක් වශයෙන් කියනුයේ එහෙයිනි.

144

දහ වන ලිපිය

### දුශ්ශීලයන් කිරීම

විතය නම් කුමක් ද කියාවත් තොදන්නා ඇතැම් කුහකයෝ වාහනයකින් ගිය පමණින් සෙරෙප්පු දෙකක් කුඩයක් පාවිච්චි කළ පමණින් මුදලක් තිබුණු පමණින් පැහැපත් සිවුරක් පෙර වූ පමණින් පිහානක දනය වැළඳූ පමණින් හික්ෂූන් දුශ්ශීලයන් කොට කථා කරමින් හික්ෂූන්වය කුමක්ද විනය කුමක් ද කියාවත් තො දන්නා බෞඩයන් හික්ෂූන් වහන්සේලා කෙරෙහි කල කිරවති. විනයවධ්න කාරාදීන් පවසන මේ බොරු බණ වලට රැවටී හික්ෂූන්ට අපහාස කොට බොහෝ නූගත් ගිහියෝ අපාගත වෙති.

සිල්වත් ගුණවත් හිකුෂුවකට දුශ්ශීලයකැයි තිගා කිරීම සුඑ කරුණක් තොව බරපතල පාපයෙකි. දුශ්ශීලයාය කියනුයේ පරිජි ඇවතට පැමිණි තැනැත්තාවය. පාරාජිකා තොවූ භිකුෂුවකට හිකුෂුවක් විසින් පාරාජිකාවෙන් චෝදනා කළ හොත් ඒ භිකුෂුවට සංඝාදිසේසාපත්තියක් වේ. ගිහියකු විසින් කළ හොත් ඔහුට බරපතල පාපයක් වේ. බොහෝ බෞද්ධයෝ හිකුෂූන් දුශ්ශීලයන් කිරීමට ඉතා සමත්තුය. භිකුෂුවක් හයියෙන් පාරේ ගිය හොත් ඒ හිකුෂුව දුශ්ශීලයකු කරන්නට ඔවුනට එයත් පුමාණය. එහෙත් විනය ධරයන්ට නම් භිකුෂුවක් දුශ්ශීලයකු බව හෙවත් පරිජි ඇවතකට පැමිණියකු බව පුකාශ කිරීම පහසු කායා්හයක් නො වේ. අටුවා සහිත විනය පිටකය මැනවින් උගත් මහා විනය ධරයන්ට පවා අධිකරණයක් විනිශ්චය කොට හිකුෂුවක් දුශ්ශීලයකු කිරීම බරපතළ කරුණෙකි. මහා විනය ධරයෝ ද එයට බිය වෙති. යම්කිසි හිකුෂුවක් අකින් වරදක් සිදු වී එයින් කිනම් ඇවතක් වී දැයි දැන ගන්නා රිසියෙන් විනය ධරයකු වෙත පැමිණ විචාළහොත් එ කල්හි විනය ධරයා විසින් පිළිපැදිය යුතු ආකාරය විනයෙහි දැක්වෙන්නේ මෙසේ ය.

ආපත්තිය ගැන විමසන්නට ආ හිකුෂුව කියන කරුණු හොඳිත් අසා විතය හා සසඳා බලා එයින් ආපත්තියක් තො වේ නම් ඒ බව කිය යුතු ය. ඒ කාරණයෙන් දේශනාගාමිනී ආපත්තියක් වේ නම් ඒ බව කිව යුතු ය. උට්ඨාන ගාමිනී ආපත්තියක් වේ නම් ඒ බව කිය යුතුය. ඉදින් පාරාජිකාවක ලකුණු පෙනේ නම් පරාජිකාපත්තියට පැමිණියේ යයි කියන්නට ඉක්මන් නොවී විනයධරයා ගේ ගුරුවරයෙකු ඇත්තේ නම් එහි ගොස් විචාරන්නට ය කියා ඒ භිඤුව ගුරුවරයා වෙත යැවිය යුතුය. ඉදින් වරද කළ භිකුෂුව එහි ගොස් විචාරා අවුත් නුඹ වහන්සේ ගේ ගුරුවරයාගෙන් කාරණය ගැන විචාළෙමි. උන් වහන්සේ මට පිළියම් ඇත්තේ ය කීහ යි කියුව හොත් ඇවැත්නි එසේ නම් උන් වහන්සේ කී පරිදි කරව යි කිය යුතු ය. ඉදින් විනය ධරයා ගේ ගුරුවරයා ජීවත්ව තැත්තේ නම් එකට ඉගෙන ගත් තවත් තෙරුන් වහන්සේ කෙනකුන් ඇති නම් ඇවැත්නි අසවල් තැන අප හා එක්ව ඉගෙන ගත් තෙරුන් වහන්සේ කෙනෙක් ඇතහ. උන් වහන්සේ විනය දන්නාහ. එහි ගොස් විචාරවයි කිය යුතුය. එබඳු කෙනකුන් නැති නම් තමා උගත් අතවැසියකු ඇති තම් වරද කළ භිකුෂුව එහි යැවිය යුතුය. එහි ගොස් විචාරා අවුත් ඒ අතවැසියා පාරාජිකාවක ලකුණු පෙතේය කීයේ නම් එකවර ම පාරාජිකාපත්තියට පැමිණියෙහි ය යි තොකියා ඇවැත්ති විවේකස්ථානයකට එළඹ සිල් පිරිසි<u>ද</u> කරගෙන ද්වතිංසාකාරය සජ්ඣායනා කරන්නය යි කිය යුතුය. ඉදින් ඒ භිකුෂුව පරිජි ඇවැතට පැමිණ නැති නම් සිත එකහ වී ඔහුට පහසුවෙන් ඒ භාවනාව කරගෙන යා හැකි වෙයි. ඉදින් පරිජි ඇවතට පැමිණ ඇත්තේ නම් ඔහුගේ සිත එකහ නොවෙයි. කියන ලද පරිදි දින ගණනක් ද්වතිංසාකාරය සජ්ඣායනා කොට නැවත විනයධරයා වෙත පැමිණිය හොත් තොරතුරු විචාරා සිත එකහ වන බව සංස්කාරයන් හොදින් වැටහෙන බව කියුව හොත් ඇවැත්නි එසේ නම් ඒ භාවනාව නො නවත්වා කර ගෙන යා යුතුය යි විනය Non-Commercial Distribution

ධරයා විසින් කිය යුතුය. ඉදින් ඒ භිකුෂුව සිත එකහ නො වන බව සංස්කාරයන් නො වැටහෙන බව කියුව හොත් ඇවැත්ති තමා අතින් වරදක් වී නම් ඒ බව තමා දන්නේය. ඒ ගැන අපට පිහිටවිය හැකි බවක් නැත. යුෂ්මතාට පිහිට යුෂ්මතා විසින් ම සොයා ගත යුතුය යි කිය යුතු ය. විනය ඉතා සියුම් නය කුම ඇති දේශනයෙකි. විනයේ සැටියට සියුම් ලෙස පරිජි ඇවතට පැමිණීම ද නො පැමිණීම ද වේ. එ බැවින් ඇවැත් විනිශ්චය කිරීම පරෙස්සමින් කළ යුතු ය.

> ආපත්ති දසසනුසසාහො ත කාතබෙබා කුදචනං පස්සිසසාමි අනාපත්ති මිතිකයිරාථ මානසං

පස්සිත්වා 'පි ව ආපත්තිං අවත්වාව පුනප්පුනං විමංසිත්වා 'ථ විඤඤූහි සංසඤෙත්වා ච තං වදෙ

යනුවෙත් ඇවැත් විනිශ්චය කරන විනයධරයා විසින් කිසි කලෙක ඇවතක් දැකීමට උත්සාහ තො කළ යුතුය. සිදු වූ කරුණෙන් ආපත්තියක් නැති බව දකිනු කැමති සිත ම ඇති කර ගත යුතු ය. ඇවතක් දැක ද ඒ බව තො කියා නැවත නැවත විමසා තවත් නුවණැතියන් හා සසඳ ම ඇවත කිය යුතුය යි විනයෙහි දැක් වේ. මේ විනයෙහි පාරාජිකාව විනිශ්චය කළ යුතු සැටි දක්වා ඇති ආකාරය ය.

විතයෙහි ඇති සියුම් බවත් නුවණැතියන් විසින් පරිජි ඇවත විතිශ්චය කරන සැටිත් මේ කථාවෙන් දත යුතුය. භාතිය රජතුමාගේ කාලයෙහි රුවන්වැලි මහසැයෙහි මහා පූජාවක් පවත්වන දිනයක එක් භිඤුවක් සත්රියන් කහපාට වස්තුයක් කරෙහි ලා ගෙන රුවන්වැලි සෑමලුවට පිවිසියේ ය, එ කෙණෙහිම වාගේ රජතුමා ද චෛතා වඥතාවට පැමිණියේ ය. එයින් සෑමඑවෙහි ජනයා තදවන්නට විය. ඒ මැදට අසුවූ භිඤුවට කර තුබූ වස්තුය වැටුණු බව තො දැනුතේ ය. මලුවෙන් බැහැර දී ඒ භිකුෂුව තමාගේ වස්තුය නැති වූ බව දැනී මෙතරම් ජනයා තද බද වන තැනකදී වැටුණු දෙයක් කෙසේ ලැබිය හැකි දැයි සිතා වස්තුය ගැන බලාපොරොක්තුව හැර ගියේ ය. පසුව එහි ගිය භිකුෂුවක් ඒ වස්තුය දැක සොර සිතින් ගෙන පසුව තමා අතින් සිදු වූ වරද ගැන සිත කලකිරී සිවුරු හැර යන්නට සිතා කාරණය විනයධරයන් ගෙන් විචාරා පිරිසිදු කර ගෙන ම යමියි සිතා **වූලසුමන තෙරුන් වහන්සේ** කරා ගොස් සිදු වූ දෙය කියා ඒ භිකුෂුවගේ කුකුස විචාළේය.

විනයේ සැටියට පාදයක් අගනා අන්සතු වස්තුවක් සොර සිතින් ගත් හිකුෂුව පාරාජිකා වේ. එබඳු වැඩක් තමා විසින් කළබව කියන හිකුෂුවට කියන්නට ඇත්තේ එයින් පාරාජිකා වූ බවය. එහෙත් විතය ධරයෝ එසේ කිරීමට ඉක්මන් නො වෙති. කුමකින් වුව ද ඇවතක් නොවන සැටිය<mark>ක් ඇත ද කියා සෙවී</mark>ම නියම විතය ධරයාගේ ස්වභාවය ය. එබැවිත් චූලසුමත තෙරුත් වහත්සේ ඇවැත්ති, ඉදින් සිවුර අයිතිකාර හිකුෂුව සොයාගෙන ආවහොත් පිහිටක් වන්නට ඉඩ ඇතය යි කීහ. ඒ භිඤුව ඉතා අමාරුවෙන් සිවුරෙහි අයිතිකාර භිඤුව සොයා චූලසුමත තෙරුත් වහන්සේ වෙත කැඳවාගෙන ගියේ ය. එකල්හි තෙරුන් වහන්සේ මේ වස්තුය යුෂ්මතාගේ දැයි අසා, එසේය කී කල්හි වස්තුය නැති වූ සැටි විචාළහ. අයිතිකාර භික්ෂුව රුවන්වැලි සෑ මලුවෙහි වැටුණ බවත් ඒ ගැන බලාපොරොත්තුව හැර ගිය බවත් කීය. යම්කිසි වස්තුවක් ගැන හිමියා බලාපොරොත්තු හළේ නම් එයින් ඒ දෙය අස්වාමික වස්තුවක් වේ. අස්වාමික වස්තුවක් සොර සිතිත් ගත්තේ ද එයින් පරිජි ඇවතට නො පැමිණේ. එබැව්න් තෙරුන් වහන්සේ ඇවැත්ති යුෂ්මතා ගෙන තිබෙන්නේ අස්වාමික වස්තුවෙක. එයින් දුකුළා ඇවැනක් මිස පරිජි ඇවතක් නැතය යි අධිකරණය විතිශ්චය කළහ. ඉදින් මෝඩයකුගෙන් ඒ ගැන විනිශ්චයක් ලබාගන්නට ගියා නම් වන්නේ පාරාජිකා නොවීම, පාරාජිකා වූයෙමි යි සිතා සිවුරු හැර යන්නට ය.

විනයධරයන්ට පාරාජිකාපත්තියක් විතිශ්චය කිරීම බරපතළ වැඩකි. වරද කළ තැනැත්තාගෙන් බොහෝ කරුණු Non-Commercial Distribution ඇසිය යුතුය. අදින්නාදනයක් පිළිබද ඇවතක් නම් ගත් බඩුවේ වටිනාකම සෙවිය යුතුය. සාක්ෂා ඇසිය යුතු ය. තවත් විතය-ධරයන් හා සාකච්ඡා කළ යුතු ය. එහෙත් විතය කුමක් ද කියාවත් තො දත්තා විතයවර්ධන කාරයන්ටත් තවුසත්ටත් භිකුෂුවක් පාරාජිකාවට පැමිණවීමට කළ වරදක් වුවමතාත් තැත. සාක්ෂා වුවමතාත් තැත. වරද කළ තැතැත්තා දකින්ට වුවමතාත් තැත. සිකපද වුවමතාත් තැත. අටුවාව ටීකාව ථෙරවාදය වුවමතාත් තැත. කවදවක් දැකලාවත් නැති භිකුෂූත් පාරාජිකාවට පැමිණවීමට ඔව්හු සමථිය. මෙය කොතරම් හාස්කමක්ද? ඔවුත් විසින් අද ලංකාවේ තුත් තිකායේ ම එක ම පැවිද්දකුටවත් මහණකම තැත යයි සියලු ම භිකුෂූත් පාරාජිකාවට පමුණුවා තිබේ. මේවාට රැවටෙන මෝඩ බෞද්ධයන්ට මහා සංඝයා වහන්සේ අනුකම්පා කරන සේක්වා! එකොලොස් වන ලිපිය

### හොද පන්සල් වල විසීම

නගරගුාමවල සැප පහසුකම් ඇති හොඳ පත්සල් වල ආවාස වල විසීමත් හොඳ ඇඳ පුටු කොට්ට මෙට්ට ඇතිරීලි පිහත් කෝප්ප ආදී හාණ්ඩ පරිභෝග කිරීමත් දුශ්ශීල කමේ අංගයක් කොට දක්වමිත් ඇතැම්හු නූගත් ජනයා මුළා කරවමිත් ඔවුන් හිකුෂූන් වහත්සේ කෙරෙහි කලකිරවති. ඔවුන්ගේ කීම්වලට රැවටුණු ඇතැම් නූගත් බෞඩයෝ බොහෝ වෙහෙස ගෙන බෞඩයන්ගේ හැම ආගමික කටයුත්තක් ම කර දෙමින් බුදු සස්නේ පැවැත්මටත් රටේ ජාතියේ දියුණුවටත් තමන්ගේ මුළු කාලය ගත කරමින් ගමේ පත්සලේ වෙසෙන හිකුෂූන් වහන්සේට බඩ ගින්නේ ඉන්නට හැර දුර බැහැර ආරණාවලට සිව් පසය ගෙන යති. කාහට වුව ද දන් දීම හොඳය. එහෙත් සමීපයේ වෙසෙන හිකුෂූන් වහන්සේට නිගුහ කරමින් දුර බැහැර ඉන්නවුන්ට දන් ගෙන යාම නම් පැසසිය යුතු කියාවක් නොවේ.

වාසය කරන ස්ථාන වලින් හා පරිභෝග කරන භාණ්ඩ වලිනුත් යන එන කථා කරන සැටියෙනුත් කෙනකුගේ ශීලාදි ගුණ මතිත්තට යාම අනුවර කමෙකි. නගරගුාම වල සැප පහසුකම් ැති වාසස්ථාන වල වෙසෙන උසස් හාණ්ඩ පරිභෝග කරන ාකුෂූන් අතර ද සිල් ඇති නැති දෙපක්ෂය ම ඇති විය හැකිය. වන මැද ගුහා වල ගස්මුල අතුපැල් වල වෙසෙන දුව්ණී චීවරයන් දරන දඩුමැසි ආදියෙහි තිදන හිකුෂූත් අතරත් සිල් ඇති තැති දෙපක්ෂය ම ඇති විය හැකිය. අනුත්ගේ සිල් සෙවීම පහසු වැඩක් තොවේ. එ බැවිත් තථාගතයන් වහත්සේ කොසොල් රජතුමාට මෙසේ වදළ සේක.

> ත වණණ රූපෙන නරෝ සුජාතො ත විසසසෙ ඉත්තර දසසතෙත සුසඤඤතාතඤභි වියඤ්තෙත අසඤඤතා ලොකමීමං චරතතී.

පැහැයෙන් හෝ සටහනින් මිනිසා හැදින ගැනීම පහසු නැත. මදකලක් දැකීම් මාතුයෙන් කෙනෙක් විශ්වාස නො කළ යුතුය. හික්මුණු තැනැත්තන්ගේ, සිල්වතුන් ගේ වේශයෙන් මේ ලෝකයෙහි නො හික්මුණු අය ද හැසිරෙතිය යනු එහි තේරුම යි. යම්කිසිවකු ගේ තතු නිවැරදි ලෙස දත හැකි වන්නේ කලක් ළහින් ආශුය කිරීමෙන් ය. එයින් ද අනායන් ගේ තතු දත හැකි වන්නේ විමසිල්ලෙන් ඉන්නා නුවණැතියන්ට පමණෙකි. එබැවින් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් සංවාසෙන බො මහාරාජ සීලං වෙදිතබබං තඤව බො දීඝෙන අද්ධුනා න ඉතතරං මනසිකරෝතා නො අමනසිකරෝතා පඤ්ඤවතා නො දුප්පඤඤන් යි කොසොල් මහ රජතුමාට වදරණ ලද්දේ ය.

හොඳ පන්සල් වල විසීමෙනුක් හොඳ බඩු පරිභෝග කිරීමෙනුක් හිකුෂුහු දුශ්ශීල වෙත්තම් ජේතවනාරාම පූච්ාරාමාදි මහා විහාර තථාගතයන් වහන්සේ නො පිළිගත්තා සේක. අනේපිඩු මහ සිටුතුමා විසින් ජේතවනාරාමය කරවන ලද්දේ සිවුපනස් කෙළක් ධනය වියදම් කිරීමෙනි. විශාඛා මහා උපාසිකාව පූච්ාරාම විහාරය කරවන ලද්දේ සත්විසි කෙළක් ධනය වියදම් කිරීමෙනි. එවැනි විහාර අද කිසි ම රටක කිසි ම හිකුෂුවකට නැත. බුද්ධ කාලයෙහි දඹදිව ඒ ඒ රටවල විසූ රජුන් විසින් හා සිටුවරයන් විසින් කරවා සහනට පුදන ලද තවත් බොහෝ විහාරයෝ වූහ. ඒවායේ ඉතා වටිනා පරිභෝග භාණ්ඩයෝ ද වූහ. එකල විහාර වල තුබූ පරිභෝග භාණ්ඩවල තතු මේ කථාවෙන් තේරුම් ගත හැකිය.

පූච්ාරාමයෙහි විශාඛා මහා උපාසිකාව විසින් කරවන ලද දහසක් කාමර ඇති මහා පුාසාදයෙහි බුමුතුරුණක් වශයෙන් Non-Commercial Distribution

අතුරා ඒ පින්කමට සහහාගි වනු කැමති සැදැහැවත් උපාසිකාවක් දහසක් අගතා වස්තුයක් ගෙනැවිත් එය අතුරත්තට සුදුසු තැනක් දක්වන ලෙස විශාඛා මහා උපාසිකාවට කීය. එකල්හි විශාඛා මහා උපාසිකාව එය අතුරත්නට තැනක් ඒ පහයෙහි නැතය යි කියුවහොත් වස්තුය ගෙන ආ උපාසිකාවට දෙම්නසක් ඇති විය හැකි බැවිත් එසේ තො කියා පහයට වැද සුදුසු තැතක් බලා අතුරන්නය යි ඇයට ම කීවා ය. ඕ තොමෝ පහයට පිවිස ඇවිද බලන්නී තමා ගෙන ආ වස්නුයට පහත් වස්නුයක් තබා සමාන වස්තුයකුදු පහයේ කොතැතකවත් නො දැක එලන්නට තැනක් තො ලැබ පහයෙන් බැහැරව මේ පින්කමට සහහාගි වත්තට තො ලබමි යි හඬමිත් උත්තාය. ආතඥ ස්ථව්රයත් වහත්සේ හඩත්තා වූ ඒ උපාසිකාව දැක කරුණු විමසා ඇය කෙරෙහි අනුකම්පාවෙන් හිකුන් වහන්සේ පය සෝදන තැනටත් පහයේ පඩි පෙළටත් අතර පාපිස්නක් කොට ඒ වස්තුය එලන පරිදි ආයට උපදෙස් දූන්හ. ඕ තොමෝ එසේ කොට පින්කමට සහභාගි වී සිත සතුටු කර ගත්තාය.

රතිත් කළ ආවාසයක වුව ද විසීමෙත් හිකුමුවකට වන ඇවතක් තැත. වාසස්ථානවලිත් හිකුමූත්ට විතයෙහි තහතම් කර ඇත්තේ අත් කිසිවක් තොගෙත සම්පූණියෙන් මැටියෙන් කළ ගෙය පමණෙකි. කුම්හකාර ශිල්පයෙහි දකු වූ ධතිය තෙරුත් වහත්සේ උත් වහත්සේට විසීම පිණිස සම්පූණියෙන් මැටියෙන් ගෙයක් කොට වළත් පුලුස්සත්තාක් මෙත් පුලුස්සා ගත්තේය. බුදුරජාණත් වහත්සේ ඒ කුටිය බිඳ හෙළත ලෙස හිකුමූන්ට අණ කොට එ බඳු කුටි තො කරන ලෙස සිකපදයක් ද පනවා වදළ සේක. බුදුත් වහත්සේ විසින් එවැනි කුටි තහනම් කරන ලද්දේ ගින්නෙත් දවා කුටිය ශක්තිමත් කිරීමේ දී බොහෝ කුඩා සතුන් විනාශ විය හැකි බැවිනි.

යනුවෙත් කඩු කිණිසි ආදි ආයුධ - ලෝහයෙත් කළ සියලු බඩු හා පමණට වඩා උස් අසුතත් පයෙහි වාාලරූප පිහිටවා කළ අසුතත් ලීපාතුයත් ලී සෙරෙප්පුවත් හැර සියලු ලී බඩු ද, කතක තම් වූ මැටියෙන් තතත පාපිස්ස, මැටියෙන් ම කළ ගෙය ය යන මේවා හැර සියලු මැටි බඩු ද හිකුෂූත් වහත්සේට තථාගතයත් වහත්සේ අනුදැන වදළ සේක. මෙසේ තථාගතයත් වහත්සේ විසිත් සැප පහසුකම් ඇති වාසස්ථානත් හාණ්ඩත් හිකුෂූත්ට අනුදැන වදරා ඇත. හොඳ ආවාසයක විසීමෙත් ද ඇඳ පුටු කොට්ට මෙට්ට ආදි හොඳ බඩු පරිභෝග කිරීමෙත් ද පිහත් කෝප්ප පරිභෝග කිරීමෙත් ද හිකුෂු ශීලයට වත කිසිම හාතියක් තැත. කරුණු මෙසේ හෙයිත් පාතුයෙහි මිස පිහාතෙහි දත් වළඳත හිකුෂූහු දුශ්ශීලයෝය: හොඳ ඇඳ පුටු ලස්සන කොට්ට මෙට්ට ඇතිරීලි ආදිය පරිභෝග කරත හිකුෂූහු දුශ්ශීලයෝය යි ඇතමුත් කරන දේශනය සම්පූණියෙන් ම බොරු බණක් බව දත යුතු ය.

#### දොලොස් වන ලිපිය

## භිකුන් වහන්සේගේ පුතාය පරිභෝගය

හොඳ ගෙවල් වල විසීමෙත් හොඳ බඩු පරිභෝග කිරීමෙත් තෘෂ්ණාව වැඩෙතවා ය. ඒ තිසා අපට මිස තිවත් සොයත භිකුෂුත්ට ඒවා හොඳ තැත. භිකුෂූත් වහත්සේ විසිත් සියල්ල හැර වල් වැදිය යුතුයයි කියමිත් ඇතමෙක් ලොව මුළා කෙරෙති. ඇතමකු එසේ කරන්තේ භිකුෂූත් වහත්සේගේ සුවසේ විසීම තො ඉවසිය හැකි බව වූ ඊෂාීාව තිසාය. ඇතමකු එසේ කරන්තේ තමන්ගෙන් යමක් දෙන්තට වේය යන බිය නිසා ය.

වාසස්ථාන හා පරිභෝග භාණ්ඩ ජීවත්වීම සඳහා මනුෂායාට තැතිව ම බැරිය. එබැවිත් හොඳ වාසස්ථාන හොඳ හාණ්ඩ පරිභෝග කරත තැතැත්තාටත් තරක හාණ්ඩ තරක වාසස්ථාන පරිභෝග කරත තැතැත්තාටත් ඒවා ගැන තෘෂ්ණාව ඇති වේ. තෘෂ්ණාව නැති කිරීමේ උපාය හොඳ භාණ්ඩ වර්ජනය කිරීම තොවේ. ආගම ධම්ය තො දන්නෝ වාසස්ථානාදිය නිසා තෘෂ්ණාව ඇතිවීම ගැන කථා කරතත් වාසස්ථානාදිය සම්බන්ධයෙන් ඇති වන කෙලෙස් බොහෝය. පුතාවේකෂා ඤාණයෙන් තොරව පුතාය පරිභෝග කරත හොත් හොඳ වාසස්ථානයක් ඇති තැතැත්තාට එය නිසාත් තරක වාසස්ථානයක් ඇති තැනැත්තාට එය නිසාත් බොහෝ කෙලෙස් ඇති වේ.

හොඳ ගෙයක් හොඳ පත්සලක් ඇති තැනැත්තාට මේ ගෙය හොඳය ලස්සනය කියා එය ආස්වාදනය කරන තෘෂ්ණාව Non-Commercial Distribution ඇති වේ. එවැනි ගෙවල් නැති අනාෳයන් පහත් කොට හොඳ ගෙය නිසා තමා උසස් කොට සලකන මානය ද අනාායන්ටත් එවැනි ගෙවල් ඇති වෙනවාට හා තමාගේ ගෙයින් අනාායන්ට පුයෝජන වෙනවාට තො කැමැති බව වූ මාත්සයාීය ද අනාායන් එවැනි ගෙවල්වල වාසය කරනවාට නො කැමැති බව වූ ඊෂ්හාව ද තමාගේ ගෙය පහත් කොට කථා කරන දූෂණය කරන අය ගැන ද්වේෂය ද මෝහය ද තවත් කෙලෙස් ද හොඳ ගෙය නිසා හොඳ පන්සල් නිසා ඇති වේ. නරක ගෙයක් ඇති තැතැත්තාට ගෙය නරක් වුවද මෙය මාගේ ගෙය ය කියා කෘෂ්ණාව ඇති නොවත්තේ තො වේ. ඒ තෘෂ්ණාව තරක ගෙයි වෙසෙන තැතැත්තාටත් ඇති වන්නේ මය. අපිරිසිදු අවලස්සන නරක ගෙයි වාසය කරන්නහුට ගෙය නරක ය කියා නිතර දොම්නස ද ඇති වේ. වැස්සෙන් සුළහින් පින්නෙන් මැසිමදුරුවන්ගෙන් මීයන්ගෙන් කරදර ඇති වන කල්හි ද දොම්නස හා හොද ගෙවල් ගැන තණ්හාව ද ඇති වේ. හීනමානය, සක්කාය දුෂ්ටිය, මෝහය, ඊෂා්ාව ආදි තවත් බොහෝ කෙලෙස් ද නරක ගෙය නිසා ඇති වේ. මෙසේ හොද ගෙයි සුව පහසු ඇතිව වාසය කරත්තාටත් තරක ගෙයි දුකින් වාසය කරන්නාටත් වෙනසක් තැතිව ගෙය නිසා බොහෝ කෙලෙස් ඇති වන බැවින් හොඳ ගෙවල් හොඳ භාණ්ඩ වර්ජනය කිරීමෙන් සත්ත්වයාට ශුද්ධියක් ලැබෙන බවක් තථාගතයන් වහන්සේ නො වදුළ සේක. මේ සස්නෙහි ඇතැම් භිඤූන් වන ගත වන්නේ නගර ගුාමවල විසීමෙන් කෙලෙස් මැඩෙනවාටත් දුශ්ශීල වනවාටත් බියෙන් නොව විවේකය ලබනු පිණිසය. උමතු කම මෝඩකම ආදි තවත් කරුණු නිසා වන ගත වන්තෝ ද නැත්තාහු නො වෙති.

සේනාසනාදි පුතාය සම්බන්ධයෙන් හටගත හැකි කෙලෙස් තැකි කර ගැනීමට බුදුන් වහන්සේ විසින් දක්වා ඇති උපාය හොද දේ පුතිකෙෂ්ප කිරීම නොව පුතාවේකෂා දොනය ඇති කර ගැනුම ය. බුදුන් වහන්සේගේ උපදෙස් අනුව පුතාවේකෂා දොනයෙන් පුතාය පරිභෝග කරන්නා වූ භිකුෂුවට හොද ගෙයි විසීමෙත් වන කෙලෙස් ද නොවේ. තරක ගෙයි විසීමෙත් වන කෙලෙස් ද නොවේ. පුතාවේකෂාව වනාහි පුයෝජන පුතාවේකෂාවය, පුතික්කුල මනස්කාරය, ධාතු මනස්කාරයයි තිුවිධ වේ.

ශීත නැති කර ගනු පිණිස උෂ්ණ නැති කර ගනු පිණිස මැස්සන්ගෙන් මදුරුවන්ගෙන් අව්වෙන් සුළහින් පත් වැ ගෝනුසු ආදි සතුන්ගෙන් වන පීඩා නැති කර ගැනීම පිණිස සෘතුවිපයාීාසයෙන් ඇති වන පීඩා නැති කර ගැනීම පිණිස කරදර වලින් මිදී කුශලයෙහි සිත යොද ගෙන විසීම පිණිස මේ සෙනසුන පරිභෝග කරමියි සැලකීම මෙනෙහි කිරීම පුයෝජන පුතාවේකෂාව ය.

ශරීරයේ තැත් තැත් වලින් ලේ ගලන සැරව ගලන කුෂ්ට රෝගියකු ගිලත් හලක වාසය කරත්නාක් මෙත් ඩහදිය ආදි කුණපයන් වැගිරෙන ශරීරයක් ඇති මම මේ සෙනසුනෙහි වෙසෙමිය, එයින් පවිතු වූ මේ සෙනසුන ද අපවිතු වන්නේ ය යනාදීන් සැලකුම පුතික්කූල මනසිකාරය ය.

මේ සෙනසුන ධාතු සමූහයක් ය. මේ ශරීරයත් ධාතු සමූහයක් ය. ධාතු සමූහයක් වූ සෙනසුන හිකුෂුව ගේ ශරීරය වූ ධාතු සමූහය තමා තුළ තිබෙන බව නො දන්නේ ය. මේ ශරීරයත් තමා සෙනසුනෙහි තිබෙන බව නො දන්නේ ය. සෙනසුන ශරීරය තො හඳුනත්තේ ය. ශරීරය සෙනසුන නො හඳුනත්තේ ය යනාදීන් පුතිවේකෂා කිරීම ධාතු මනස්කාරය යි.

මෙසේ පුතාවේකෂා ඥානයෙන් සෙනසුන් පරිභෝග කරන හිකුෂුවට හොඳ ආසාව හොඳ බඩු නිසා ඇති විය හැකි කෙලෙස් නරක ආසාව නරක බඩු නිසා ඇති විය හැකි කෙලෙස් ද ඇති නොවේ.

සෙනසුන සම්බන්ධයෙන් පමණක් නොව වස්තු හා ආහාර සම්බන්ධයෙන් ද බොහෝ කෙලෙස් ඇති වේ. වණීවත් වූ වටිනා චීවරය පරිභෝග කරන්නහුට මෙය ලස්සනය හොඳය කියා සිවුර ගැන තෘෂ්ණාවත් මාන දෘෂ්ටි ආදියත් ඇති වේ. කසට පැහැ ඇති දළ සිවුරු පරිභෝග කරන්නහුටත් මගේ සිවුරය කියා එය ගැන තණ්හාවත් මෙබඳු සිවුරු පොරවන මම විශේෂ පුද්ගලයෙක්මිය යන මානයත් මෙබඳු සිවුරු පොරවන මම විශේෂ පුද්ගලයෙක්මිය යන මානයත් දෘෂ්ටි ආදියත් ඒ සිවුර නිසා ඇති වෙයි. පුතාවේකෂා ඥානයෙන් චීවර පරිභෝගය කරන භිකුෂුවට හොඳ සිවුර නිසාත් ඇති වන කෙලෙස් ඇති නොවේ. හොඳ සිවුරු වර්ජනය කෙලෙස් තැති කර ගැනීමේ උපාය නොවේ.

ආහාරයත් බොහෝ කෙලෙස් බොහෝ පව් කරන්නකි. ආහාර වළඳන හාජනය නිසා කෙලෙසුන් ගෙන් ශුද්ධියක් නො ලැබේ. පිහානක් අයත් කර ගෙන ඉන්නා තැනැත්තාට මගේ පිහානය මේ පිහාන ලස්සනය හොඳය යනාදීන් පිහාන පිළිබඳ තණ්හාව ඇති වේ. පාතුයක් අයත් කර ගෙන ඉන්නා මාගේ පාතුය ය හොඳය යනාදීන් පාතුය ගැන තණ්හාව ඇති වේ. පිහානට වඩා පානුය වටිනා දෙයක් බැවින් ඒ ගැන ඇති වන කෘෂ්ණාව පිභාන ගැන ඇති වන තෘෂ්ණාවට වඩා දැඩි විය හැකි ය. පාතුය පරිභෝග කරත්තහුට අත්තුක්කංසනයත් වැඩියෙන් ඇති විය හැකි ය. එබැවිත් පානුය නිසා අමුතු ශුද්ධියක් නො ලැබිය හැකි බව කිය ආහාරය සම්බන්ධයෙන් හටගන්නා කෙලෙස් වළඳන යුතු ය. භාජනය නිසා නැති වන්නේ නොවේ. පානුයෙහි ආහාර ගන්නා වූ ද පත්කොළයෙහි ආහාර ගන්නා වූ ද`වළංකබලෙහි ආහාර ගන්නා වූ ද පිභානෙහි ආහාර ගන්නා වූ ද රන් රිදී තැටිවල ආහාර ගන්නා වූ ද සැමට ම ආහාරය සම්බන්ධයෙන් හට ගන්නා කෙලෙස් වෙනසක් නැති ව ඇති වේ. ඒ කෙලෙස් නැති කර ගැනීමට ඇත්තා වූ එකම උපාය හාජන වෙනස් කිරීම නොව පුතාවේකෂා ඥානයෙන් ආහාර වැළදීමය. තථාගතයන් වහන්සේගේ උපදෙස් අනුව පුතාාවේඤා ඥානයෙන් යුක්තව කෙබදු බදුනක ආහාර වැළදුව ද ආහාරය නිසා හට ගන්නා වූ තාෂ්ණාමානාදි කෙලශයෝ නුපදති. භාජන වෙනස් කිරීමෙන් හෝ පුණිකාහාර වර්ජනයෙන් හෝ ශුද්ධියක් සෙවීම අනුවණ කමෙකි.

"රිවිරැස" පුවත් ලිපිය

# සර්පයා – ගින්න – රජ කුමරා සහ සිල්වත් භික්ෂුව සමග සෙල්ලමට යන්න එපා.

දැත් පැමිණ ඇත්තේ කිසිවකුට හිස තො තමත ඔටුණු පළත් මහ රජවරුත් විසිත් පවා ශකාදි දෙවියත් විසිත් පවා දොහොත් මුදුත් දී වඳිත උත්තමයත් වත භිකුෂූත් වහත්සේලාගේ හිසට පොලු පහර එල්ල කරන නපුරු කාලයෙකි. අප විසිත් මෙය ලියන්තට සිතුයේ **භිකුෂූත් වහත්සේලා රැක ගැනීමේ අදහසිත් ම** තොව බොහෝ අතිෂ්ට විපාක ගෙත දෙත භිකුෂූත් වහත්සේලාට පහර දීමේ මහා පාපය ගැත තොදැත මහ සපත් කමකැයි සිතා භිකුෂූත් වහත්සේලාට පහර දී ඒ පවිත් මෙලොවක් පිරීහී මරණිත් මතු අපායට යන පුද්ගලයන්ට එහි තතු පහද දී ඔවුන් බේරා ගැනීම පිණිසය.

භිකුෂූහු වනාහි සතුරු මිතුරු මැදහත් හැම දෙනා කෙරෙහි වෙනසක් නැතිව කරුණාව මෛනිය පවත්වන බණින්නහුට නො-බණින පහර දෙන්නහුට පහර නොදෙන සතුරන්ට සතුරුකම් නො කරන පළිගැනීම නො කරන පරම ක්ෂාන්තියෙන් යුක්ත උත්තම පුද්ගලයෝ ය. කරුණා පිණ්ඩයෝ ය. මෛතී පුඤ්ජයෝ ය.

මහජනයාගෙන් ගරු බුහුමන් ලබමින් පුණිත ආහාර පාන ලබමින් පිරිසිදු ස්ථාන වල හොද අසුන්වල වෙසෙමින් කයින් කිසි බර වැඩක් නො කොට වෙහෙසක් නැතිව ජීවත් වන්නා වූ හිඤූන් වහන්සේලා දක්නා කල්හි කිසිධර්මයක් නොදත් උන් වහන්සේලාගේ Non-Commercial Distribution ගුණ බිදක් වත් නොදත් ඇතැමූන්ට උන් වහන්සේලා ගැන මහත් ඊර්ෂාාාවක් ඇති වේ. ඒ නිසා ඔවුහු මහසපත් කමක් කරන ලීලාවෙත් පළිගත්ත තො එන භික්ෂූත් වහත්සේලාට තොයෙක් අයුරිත් අවමත් කරති. බණිති. භික්ෂූත් වහන්සේලා සතු වස්තූන් සොරා ගනිති. සහසතු දේපලවලට අලාහහානි කරති. ඒ පව්කම් වඩ වඩා කරන ඇතැම්හු ඒවායේ විපාක වශයෙන් මහ විපත්වලට පැමිණ අසරණ වී භිඤූන් වහන්සේලාගේ පිහිට සොයා පසු-කලෙක විහාර ස්ථානවලට ද පැමිණෙති.පිළිවන් කාලයේ හිඤුන් වහත්සේට සතුරුකම් කොට පැමිණියා වූ එබඳු පුද්ගලයත් පත්තා තො දමා ඔවුන්ටත් භිඤුහු පිහිට වෙති. ඒ භික්ෂූන් වහන්සේගේ කරුණා මහිමය ය. මෛතී කරුණාදි මහා ගුණ ස්කන්ධයක් ඇති බැවිත් භික්ෂූත් වහන්සේ දෙවියන් සහිත ලෝකයා විසින් ගරු බුහුමන් කිරීමට සුදුසු උත්තම පුද්ගලයෙකි. උත්තම පුද්ගලයකු වන භික්ෂූන් වහන්සේට පහර දීමෙන් අවමන් කිරීමෙන් අලාහහානි කිරීමෙන් සිදු වන්නේ පරලොවෙහිදී පමණක් නොව මෙලොවදී ද තොයෙක් අතිෂ්ට විපාක ගෙන දෙන මහා පාපයකි. ඌරත් කුකුලත් එලුවත් ගවයත් මැරීමෙත් සිදුවන පාපයට වඩා අතිශයින් බලවත් පාපයකි. මාපියන්ට පහර දීමෙන් සිදු වන පාපය වැනි බරපතල පාපයෙකි.

සංඝරත්නය වනාහි ශීල සමාධි පුඥා මෛතී කරුණාදි අනන්ත ගුණවලින් යුත් මහා පුද්ගල සමූහයකි. එදින පැවිදි වූ සාමණේර නමගේ පටන් සිවුරු හැඳ පොරවා ගත් තථාගතයන් වහත්සේගේ ශුාවකයන් වශයෙන් පෙනී සිටින සෑම දෙනම සාමානායෙන් තථාගතයන් වහත්සේගේ ශුාවක සංඝරත්නයට අයත් ය.

ඒක භිකබුසම්මපිහි අගාරවෙ කතෙ සංඝෙ අගාරවො කතො හොති යනුවෙන් දැක්වෙන පිරිදි සංඝරත්නයට අයත් එක් භික්ෂුවකට වුවද අගෞරව කිරීම සංඝ රත්නයට ම අගෞරව කිරීමකි. භික්ෂුවකට එක් සාමණෝර නමකට වුව ද පහරදීම සංඝරත්නයට ම පහර දීමකි. අපහාස කිරීම අලාභභානි කිරීම සංඝරත්නයට ම අපහාස කිරීමකි. අලාභ භානි කිරීමකි. රජුන් විසින් දෙවියන් විසින් පවා ගරු බුහුමන් කරන භික්ෂූන් වහන්සේ තමකට පහරදීම ආනත්තර්ය අකුශල කර්මයන්ට පමණක් දෙවෙනි වන මහා පාපකර්මයෙකි. ආනත්තර්ය කර්ම යයි කියනුයේ පොළොව පුරා භික්ෂූන් වහන්සේලා වඩාහිදුවා මහදන් දුන්තක් තථාගතයන් වහන්සේගේ සිවුරු කොණ අල්ලා ගෙන සිටියත් බේරීමට නො හැකි මරණින් මතු ඒකාන්තයෙන් අපායට යන්නට සිදු වන මහ පව් කම් පසකට ය. එනම් මව මැරීම, පියා මැරීම, රහතුන් මැරීම, බුදුකෙනකුගේ දේහයෙහි ලේ මතු කිරීම, සංඝයා හේදකිරීම යන පව්කම් පස ය. මේවායින් සංඝභේද කර්මය පැවිද්දකුට මිස ගිහියකුට කළ නොහෙන පාප කර්මයෙකි.

භික්ෂූන් වහන්සේලාට පහරදීමේ කරදර කිරීමේ පාපය දෙවන ජාතියේ විපාක දීම නියත කර්මයක් නුවූව ද එය කළ අයට බොහෝ සෙයින් සිදු වන්නේ මරණින් මතු අපායෙහි ඉපදීමට ය. මැරෙන පුද්ගලයාට දෙවන ජාතියේ උපත බොහෝ සෙයින් සිදුවන්නේ මරණාසන්නයේ සිහි වූ කර්මය අනුවය. ලෝකයා විසින් ගරු බුහුමත් කරත රජුන් විසින් දෙවියන් විසින් ගරු බුහුමන් කරන සහරුවනට අයත් කෙනකුට පහරදීමත් වෙනත් අපරාධයක් කිරීමත් බරපතල කරුණෙකි. එය කළ තැනැත්තාට අමතක නොවන මුලු ජීවිතකාලයේ ම මතක තිබෙන කරුණක් වේ. එබැවින් කොතෙක් පින් කර ඇතත් ඔහුට මරණාසන්නයේ ඒ පාපය සිහි වේ. එයින් කළ පින් යටපත් වී ඔහුට අපායෙහි ඉපදීමට සිදු වේ.

අනාායන්ට අපරාධ නො කරන කරුණා මෛත්යෙන් වෙසෙන සත්පුරුෂයන් වන හික්ෂූන් වහන්සේලාට අපරාධ කරන්නවුන්ට ඒ නිසා මෙලොවදී ම සිදු වන විපත් දසයක් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් වේදනං එරුසං ජානිං සරීරස්ස ච හෙදනං යනාදීන් වදාරා ඇත්තේ ය.

(1) තුන්දොස් කිපීම වස විස ශරීරගතවීම් ආහාරය අපථාවීම් වැටීම් සැපීම් ආදියෙන් ශරීරයේ ඒ ඒ තැන්වල බෝ කල් පවත්නා සමහර විට මරණය තෙක් පවත්නා දරුණු වේදනා හට ගැනීම එක් විපතෙකි. Non-Commercial Distribution

- (2) බෝකල් වෙහෙසි දුකින් සපයා ගත් වස්තුව සොරුන් ගැනීම් ගිත්නට හසු වීම් ආදියෙන් විතාශ වී යාම එක් විපතෙකි.
- (3) වැටීම් ගැටීම් ආදියෙන් අත් පා ආදි කුඩා මහත් ශරීරාවයවයන් සිදියාම එක් විපතෙකි.
- (4) කොරව්ම් කුදු ගැසීම් අත්ධ වීම් බිහිරි වීම් පිළිකා අපස්මාර ඇදීම දියවැඩියාව නපුරු වන කුෂ්ට ක්ෂය රෝග නපුරු උණ යනාදිය එක් විපතෙකි.
- (5) තුන් දොස් කිපීම් හත කෝපාදියෙන් උමතු වීම එක් විපතෙකි.
- (6) වස්තුව පැහැර ගැනීම් ගමෙත් රටෙත් තෙරපීම් තතතුරෙන් පහ කිරීම් බන්ධනාගාරගත කිරීම් ආදී වශයෙන් රජුන්ගෙන් දුක් කරදර ලැබීම එක් විපතෙකි.
- (7) තමා විසින් නොකළ නොසිතු අපරාධ කෙළේ ය කියා චෝදනා ලැබීම එක් විපතෙකි.
- (8) තමාට පිහිට වීමට සමත් හිතවත් නෑයින් පිරිහී යාම, නැතිවී යාම එක් විපතෙකි.
- (9) බොහෝ දුක් ගෙන බොහෝ වෙහෙසි සපයා ගෙන තුබු වස්තුන් දිරායාම් සතුන් කෑම් ආදියෙන් විනාශ වීම එක් විපතෙකි.
- (10) වාසය කරන ගෙවල් වරින්වර ගිනි ගැනීම එක් විපතෙකි.

භික්ෂූන් වහන්සේලාට කරදර කිරීමේ පවින් උන්වහන්සේලා සතු වස්තු සහසතු වස්තු සොරකම් කිරීමේ පවින් නපුරු රෝග වැළදී බොහෝ කල් දුක් විද අකාලයේ මිය ගියා වූ ද නො මළා වූ වාසය කළ නො හැකි වී ගම හැර ගියා වූ ද කෝලාහල වලින් තුවාල ලැබූවාවූ ද උමතු වූ ද සර්පයන් දෂ්ට කරනු ලැබූවා වූ ද ටිකූ දෙනකුත් ගැන අපිදු දැන ගකිමු. විපතට පත් වූ ඒ අය නම් ඒ කාරණය දැන හෝතට හෝතනයි සිතමු. තුජංගමං පාවකඤ්ච බත්තියඤ්ච යසස්සිනං භික්ඛුං ච සීල සම්පන්නං සම්ම දෙව සමාචරෙ.

සර්පයා සමගත් ගින්න සමගත් යසස් ඇති රජ කුමරුවා සමගත් සිල්වත් හික්ෂුව සමගත් හොදින් හැසිරිය යුතු ය. සෙල්ලමට නොයා යුතු ය යනු එහි අදහස ය. සිල්වත් හික්ෂුවය කියනුයේ බණිත්තහුට නොබණිත කෝලාහලයට එත්තවුන් හා කෝලාහලයට තො යන පහර දෙත්තහුට පහර නො දෙන ඉවසන ස්වහාවය ඇති හික්ෂුවය. එබදු භික්ෂුවට අවමත් කිරීමෙත් වන විපත සර්පයන්ගෙත් ගිත්තෙත් රජ කුමරුත්ගෙත් වන විපතට වඩා ඉතා මහත් ය. එවැනි භික්ෂුවගේ ශීලතේජස ඉතා තියුණු ය. ඉතා බලවත් ය. ඒ භික්ෂූන් වහත්සේට අවමත් කළ කැනැත්තත්ගේ දරු මුණුපුරන්ට පවා ඒ අපලය ඇති වන බව කථාගතයත් වහත්සේ විසින් වදුරා ඇත්තේ ය. පරෙස්සම් වෙත්වා.

#### සහරුවන ට දේශපාලනය සුදුසු නැ.

තොයෙක් විට භික්ෂූන්ට නොයෙක් කරදර විදින්නට නින්ද ලබන්නට ගුටි බැට කත්නට සිදු වත්තේ දේශපාලනයට යෑමෙනි. දේශපාලනය භික්ෂූන් වහත්සේලාට සුදුසු වැඩක් නොවේ. බුරුමයේ නම් භික්ෂූන්ට දේශපාලන වැඩවල යෙදීම නීතියෙන් ම තහනම් ය. ගිහි ගෙය හැර පැවිදි වන්නේ එක් පවුලක් පාලනය කිරීමක් නිවත් දැකීමට බාධාවක් නිසා ය. පැවිද්ද ලබා ගන්නේ ද සබ්බ දුක්ඛ නිස්සරණ නිබ්බාන සච්ඡිකරණක්ථාය යනා දි වැකියකින් සියලු දුකින් මිදුණු නිවන පසක් කර ගැනීම සඳහා මා පැවිදි කරන්නටය කියා මහතෙර නමකගෙන් ඉල්ලීමෙනි. එසේ පැවිද්ද ලබා ගත් තැනැත්තා එය අමතක කොට රට ම පාලනය කරන්නට සූදනම් වීම බොහෝ දුරට නොමහ යෑමෙකි. එය නුවණැතියන් ගේ සිනහවට කරුණෙකි.

බොහෝ දෙනා දේශපාලන වැඩට බසින්නේ ඒ වේලාවේ දී තමන් වැඩ කරන තැනැත්තාගෙන් යම් කිසිවක් ලබා ගැනීමේ Non-Commercial Distribution හා ඔහුට ඒ පකෂය ට ජය අත් වුවහොත් අතාගතයේදී යම් කිසිවක් ලබා ගැනීමේ ආශාවෙනි. ලෝහ වේතතාවෙන් කරන එය අකුශල පකෂයට අයත් ය. හික්ෂූන්ට නොගැළපෙන කියාවෙකි. රැස්වීම් වලට ගොස් විරුද්ධ පකෂයේ අයගේ ඇති ගුණ අවලංගු කිරීමත් මහත් ගුණ සුලු කොට දැක්වීමත් බණ පොත් වල මක්ඛ යන තාමයෙන් දැක්වෙන පව් කමය. නොයෙක් අගුණ කියා නැති අගුණ ඇති කොට කියා පුද්ගලයකුට හෝ පකෂයකට පහර ගැසීමත් භික්ෂූන්ට නො ගැළපෙන පව් කමෙකි. පුද්ගලයකුට හෝ පකෂයකට වාසි ලබා දීම සඳහා ජනයා භේද කිරීමත් භික්ෂූන්ට කොහෙත් ම නො ගැළපෙන පාප කියාවෙකි. බොරු සැබෑ මිශු කර තමන්ගේ වාසියට කථා කිරීමත් භික්ෂුවට නො ගැළපෙන හීන කියාවෙකි.

එක් පක්ෂයකට වැඩ කරන භික්ෂූව කෙබළ කෙනකු වුවත් එය විරුද්ධ පක්ෂයේ අයට ඉතා අපිය ය. ඔවුහු ඒ භික්ෂුවගේ නම පවා හරියට කියන්නට, සුදුසු පරිදි හාමුදුරුවෝ, ස්වාමීන් වහන්සේ යන වචන යොද කථා කිරීමට නො කැමැති වෙති. ගිහියන් ගැන කථා කරන්නාක් මෙන් භික්ෂුවගේ නම පමණක් කියා කථා කරති. සමහරු නමවත් හරියට නො කියා විකෘති කොට කථා කරති. සමහරු විසුඑ නම් යොද ගෙන කථා කරති. ඌ, අරු, මූ, ඕකා. මේකා යනාදි ඉතා පහත් වචන වලින් ද භික්ෂුව ගැන කථා කරති. ඒවායින් දේශපාලක භික්ෂූන් නිසා බොහෝ දුරට සංඝ ගෞරවය ද පිරිහේ. දේශපාලනයට යන භික්ෂූන්ට ඒ වේලාවට එයින් සුළුසුළු ලාභ ලැබෙන්නට බැරි නැත. එහෙත් එයින් බුදු සසුනටත් ගිහි සමාජයටත් ඉමහත් හානියක් බව කිය යුතු ය. භික්ෂු ගෞරවය නැති වී යාම භික්ෂූන්ගේ තත්ත්වය පහළයාම බුදුසසුනට වන හානිය ය. භික්ෂූන් වහන්සේලාට අගෞරව කොට අවමන් කොට ඒ පවිත් අපාගත වීමට සිදු වීම බෞද්ධ ගිහි ජනයාට වන මහා හානිය ය. එබැවින් දේශපාලනයෙන් වැළකී සිටින ලෙස සියලු ම භික්ෂූන් වහන්සේලා ගෙන් ඉල්ලමු.

#### "ජාතිය" පුවත් ලිපිය

#### ජාතික අතතෳතාව

සිංහලකම හා බෞද්ධ කම ගැන කථා කිරීම නිදහස ලද ද සිට ජාතිවාදී ලේබලය පැළඳ ගැනීමට සුදුසු කමක් විය. මූලික කටයුතු ඉටු නොවී බුද්ධ ජයන්තිය වැනි කටයුතු වලට රජයේ සහතයන් සැලසීම, පණ අදින ලෙඩකුට තව ටිකක් ජීවත් වීමට බෙහෙතක් සැපයීමක් වැනි විය.

එද තාහිමියත් දුටු පරිදි ම මිෂතාරී ආකුමණයත් හා දුවිඩ බලපෑම් නිසා සිංහල බෞද්ධයා අකර්මණා වී ඇත. චිත්තනයෙන් ද ආර්ථිකයෙන් ද ගැති බවට පත්ව සාම්පුදයික ජීවන රටාවෙන් වෙත්ව අසාර්ථක තරභයක යෙදී තමත් හෙම්බත්ව අනුත් පෝෂණය කරන තත්ත්වයට ඔවුන් ඇද වැටී ඇත.

ජාතිය සමගි කළ නොහැකි වූ හිකුෂූන් වහන්සේ ද ඒ ඒ දේශපාලන පකෂවල ගැන්තන් බවට පත්ව ජාතිය භේද හින්න කරති. කැකුණ තලන හබන් කුකුලන් අස්සේ ඌරෝ පිනුම් ගසති. එකතු වන්නට නොහැකි මහජාතියක නියමුවෝ බලය රැක ගැනීමට සුඑ ජාතීන්ට අත පාති.

ජාවා සුමාතුා ආදී බෞද්ධ රටවල් අබෞද්ධ වූවා සේම අප ද ඒ මග ගමන් ගනිමින් සිටිමු.

මේ ලිපිය, ජාතික අදහස් පිළිබඳව රේරුකානේ හිමියන් 1955 – 01 – 18 දින "ජාතිය" පුවත්පතෙන් කළ අදහස් දැක්වීම ඔබට ඉදිරිපත් කරයි.

#### සංස්කාරක

## සැප නින්දට කාලයක් නෑ නිද උන්නොත් මරණය

බුද්ධාගමය සමග උපත් බුද්ධාගමය සමග ජීවත් වත බුද්ධාගමය සමග මැරෙන ජාතියකි සිංහල ජාතිය!

බුද්ධාගමයේ මරණය සිංහල ජාතියේ මරණය ය.

මිනිසා සෙමින් මරණ පරංගි රෝගයක් ලාදුරු රෝගයක් බඳු නපුරු රෝග දෙකක් සිංහල ජාතියට වැළදී තිබේ.

ඉත් එකක් තම්, කිස්තියානි මිෂනාරි රෝගය ය. අනික ඉත්දියානු දෙමළ රෝගය ය. පුතිකාරයක් තො කළ හොත් මේ රෝග දෙකිත් එක එකක් ම ශතවර්ෂයකිත් මොබ බුද්ධාගමයත් සිංහල ජාතියත් නැසීමට සමත් ය.

#### කිස්තියානි සිංහලයෝ

අතීතයේ අප රටේ එක ද කිස්තියානි කාරයෙක් නො විය. දැන් ලක්ෂ සතකට වැඩි ගණනක් කිස්තියානි කාරයෝ අප රටේ වෙසෙති. ඒ ගණනින් ලකෂ සයකට අධික සංඛාාවක් සිංහලයෝ ය. ඒ කිස්තියානි සිංහලයන් ගෙන් කොටසක් මිෂනාරීන් විසින් උපායෙන් කිස්තියානියට හරවා ගත් බෞද්ධයෝ ය. අනික් කොටස එසේ හරවා ගත් බෞද්ධයන් ගෙන් පැවතෙන්නෝ ය. අපේ සිංහල බෞද්ධයන්ගෙන් මෙතරම් විශාල සංඛාාවක් කිස්තියානියට හසු වී යාම සිංහල බෞද්ධයන්ට වූ ඉමහත් පරාජයකි.

කිස්තියානි පූජකයන් හට මෙ තරම් තද පහරක් සිංහල ජාතියට ගසන්නට ලැබුණේ ආණ්ඩුව කිස්තියානි වීමත් රජයේ බස පාදිලි බස වීමත් නිසා ය.

#### කිුස්තියානි අධාාපනය

දැන් අප රටේ අධාාපනයක් කිස්තියානි කාරයන් අතේ ය. ආණ්ඩුකාර ධුරයේ පටන් රජයේ උසස් කනතුරුක් ඔවුන් අතේ ය. ධනයත් ඔවුන් අතේ ය. බෞද්ධයෝ දුප්පත් කමේ පරමාන්තයට පැමිණ සිටිති.

දැන් ඔවුන්ට ඇත්තේ කිරි පිහියත් කැත්තත් උදැල්ලත් ය. සර්වපුකාරයෙන් බලයට පත්ව සිංහල බෞද්ධයාගේ කරට නැහ සිටින පාදිලිවරු දැන් නා නා උපාය යොද පෙරට වඩා පුළුල් අන්දමිත් සිංහල බෞද්ධයන් කිස්තියානියට හැරවීම කර ගෙන යති. දිළිඳු කමින් පීඩිත වූ සිංහල බෞද්ධයෝ රකෂාව නිසා ද දරුවන්ට උගන්වා ගැනීම නිසා ද නො කැමැත්තෙන් වුව ද කිස්තියානියට හැරෙති.

පාදිලි කෙතකුගෙන් ලියුමක් ගතහොත් රක්ෂාව ලැබිය හැකිය යන කතාව අද රටේ නොයෙක් තැනදී අසන්නට ලැබෙන්නකි. බෞද්ධ රටේ පාදිලි බලය වැඩී තිබෙන තරම එයින් ද වටහා ගත හැකි ය.

#### හොඳම උපාය

පල්ලියෙන් හා පාදිලි වරුන්ගෙන් කිස්තියානි ජනයා වෙන් කර දැමීම කිස්තියානිය නැති කිරීමේ හොඳම උපාය ය. පන්සලෙන් හා හික්ෂූන් වහන්සේගෙන් බෞද්ධ ජනයා වෙන් කර තැබීම බුද්ධාගම වැනසීමේ හොඳම උපාය ය. දැන් ඒ උපාය කියාවෙහි යොද පෙර පන්සල් වල පැවති අධාාපනය නැති කර සිංහල බෞද්ධයෝ පන්සලෙන් හා හික්ෂූන් වහන්සේගෙන් වෙන් කරනු ලැබ සිටිති. එබැවින් අද ලකුෂ ගණනක් බෞද්ධයෝ නමින් පමණක් බෞද්ධව කිස්තියානියට ද නො ගොස් වැට උඩ හිදිනි. මිෂනාරී ඇම කැවුණු විගස වැට උඩ ඉන්නා ඒ බෞද්ධයෝ ද කිස්තියානියට හැරෙනු නො අනුමානය.

#### සිද්ධස්ථාන මත කුරුසිය

මිනිසකුට ලක්ෂයක් හම්බ කිරීම දිර්ඝ කාලයක් ගතවන අමාරු වැඩකි. ලක්ෂය ලැබූ තැතැත්තාට දෙලක්ෂය කර ගැනීමට වැඩි කලක් නුවුවමනා ය. එසේ ම දෙලක්ෂය පත් ලක්ෂය කිරීමටත් පත් ලක්ෂය දශ ලක්ෂය කිරීමටත් දශ ලක්ෂය කෝටිය කිරීමටත් දිගු කලක් වුවමනා නැත.

එමෙත් දැනට ලකෂ හයක් පමණ බෞද්ධයත් කි්ස්තියාතියට හරවා ගැනීමෙත් ජන බලයෙන් ද ධන බලයෙන් ද රජයේ බලයෙන් ද පරම බලයට පැමිණ සිටින පාදිලි වරුත්ට ඉතිරී බෞද්ධ ජනතාව ද දුබල කොට කි්ස්තියාතියට හරවා ඉවර කරන්නට වැඩි කලක් වුවමනා නැත. මිෂනාරී රෝගයට ඔරොත් දෙන සැටියට බෞද්ධ ජනතාව සංවිධානය නුවුවහොත් 2600 වන විට මේ ලක් බිමේ බුද්ධාගමයේ ඇටසැකිල්ල වූ ගල් ගොඩවල් ගඩොල් ගොඩවල් පමණක් දැකිය හැකි වනු ඇත. ඒවා මත ද කි්ස්තියානි කාරයන්ගේ කුරුසිය නැග සිටිනු ඇත.

#### සංවිධානයට කාලය යි මේ

තායක හාමුදුරුවරුනි, පරිවේණාධිපති වරුනි, තරුණ භික්ෂුවරුනි, පැමිණෙන විපත ඉතා භයානක ය. දැත් ඔබතුමත්ලාට සැප නිත්දට කාලය තො වේ. බෞද්ධ ජන තායකයෙනි! බෞද්ධයෙනි! දැත් තිත්දට කාලය තොවේ. වහ වහා සංවිධානය වනු මැනවි. නිද සිටියහොත් බුද්ධාගමයේත් සිංහල ජාතියේත් මරණය නියත ය.

බුද්ධ ජයන්තියේත් එක්තරා බලයක් ඇත්තේ ය. ඒ බව දැනට පවත්තා බෞද්ධ පුබෝධයෙන් පෙනේ. එහෙත් බුද්ධ ජයන්තිය වෙනුවෙන් අප විසින් දැනට කර ගෙන යන වැඩ, මුල් පණුවන් කමින් තිබෙන ගසක අතුපතර සැරසීමක් වැනි ය. එබැවින් ඒවායින් ඒ වේලාවට බුද්ධාගමයේ බැබලීමක් වීම මුත් අනාගතයට රැකීමක් නොවේ. මේ අවස්ථාවේදී අප විසින් පුධාන වශයෙන් කල්පනා කළ යුත්තේ බුද්ධාගමය මැරෙන්නට නො දී රැක ගැනීම ගැන ය.

#### පාදිලි බස

පාදිලිවරුන් හට බුද්ධාගම මරත්තට බොහෝ උපකාර වූයේ රජයේ බස ය. පාදිලි බස රජයේ බස වී තුබුණ හොත් බුද්ධාගම රැක ගැනීම අති දුෂ්කර ය. එබැවිත් බුද්ධාගම රැක ගැනීමේ මුල් පියවර වශයෙත් අපට කරත්තට තිබෙත්තේ රජයේ බස ලංකාවේ වැඩි දෙනා වාාවහාර කරත සිංහල බස කර ගැනීමත් පත්සල් වලිත් උදුරා ගත් අධාාපතය නැවත ලබා ගෙත ඉඩ ඇති හැම පත්සලක ම පාසලක් ඇති කිරීමත් ය.

ඉංගුීසි ආණ්ඩුව තුබුණා නම් මැරෙන්නට නොදී බුද්ධාගමය රැක ගත්නවා නො අනුමානය. ඔවුන් එසේ කරන්නේ අපට ඇති ආදරයක් නිසා නොව රට භේද කර තැබීමට ඔවුන් කැමති නිසා ය.

අපේ වර්තමාන ආණ්ඩුව සිංහල ජාතියට හා බුද්ධාගමට කුමක් කෙරේ ද යන බව තීරණය කර ගත හැකි වන්නේ රාජා හාෂා පුශ්නය විසඳන සැටියෙනි.

අපේ ආණ්ඩුවෙන් හැටපත් ලක්ෂයක් පමණ ඉන්නා සිංහලයන් ගේ බසත් නව ලක්ෂයක් පමණ වන ලංකා දෙමඑන් ගේ බසත් සමතන්හි තැබුව හොත් එය දුටුගැමුණු රජ කාලයේදී දහස් ගණනින් දස දහස් ගණනින් සිංහල ජීවිත පුද සිංහල ලේ වගුරුවා දෙමඑන්ගෙන් බේරා ගත් මේ රට නැවතත් දෙමඑන්ට පාවා දීම කි. එය කෙරුණ හොත් සිංහල ජාතියේ ආයුෂය හොඳට ම කෙටි වනු ඇත.

#### රෝග දෙක

ඉහත කී රෝග දෙකින් සිංහල ජාතියත් බුද්ධාගමක් බේරා ගත්තට නම් මේ කාලයේදී ම ඒ ගැන කිුයා කළ යුතුය. තවත් අවුරුදු විස්සක් තිහක් ගත වුවහොත් ඒ රෝග වලින් බේරා ගත තොහෙත අන්දමට සිංහල ජාතිය දුබල වනු ඇත. බුද්ධාගමයක් සිංහල ජාතියත් මැරෙන්න අරිනවාද බේරා ගන්නවාද යන්න දැන්ම ම තීරණය කර ගත යුතු කරුණකි. අතීතයේ තොයෙක්වර මෙ බඳු උවදුරු වලින් සිංහල ජාතිය බේරා ගෙන තිබෙන්නේ පැවිදි පඤය ඉදිරිපත් වීමෙනි. සංවිධානය වුවහොත් මේ උවදුරු දෙකින් ම රට බේරා ගැනීමේ ශක්තිය පැවිදි පඤයට ඇත්තේ ය. **ඒ ශක්තිය කිුයාවේ යෙදිය හැකි වීමට පැවිදි** පඤයට ඇත්තේ එක්සත් වීම පමණකි.

මුළු රටේ ම සිටින භික්ෂූත් වහන්සේලා එක්සත් වී එක බසකට එක අණකට කිුයා කරත්නට පටත් ගත හොත් සංඝ බලයෙන් මෙහි නො කළ හැකි දෙයක් තැත. මහා සංඝයා වහන්සේ දැනට ඉන්තා සැටියටම තම තමන්ගේ පෞද්ගලික පුයෝජනය පමණක් බලමින් නිකාය වශයෙන් හා තවත් කුම වලිනුත් බෙදී උදසීනව විසුව හොත් සංඝ රත්නයත් සමගම සිංහල ජාතිය ශත වර්ෂයක් තුළදී වදවී යන්නට බැරි නැත.

මේ ගැන මහා සංඝයා වහත්සේ ද බෞද්ධ ගිහි පින්වක්හු ද කල්පනා කරත්වා.

### විනයාලංකාර සම්පුදාය

සැරියුත් මුගලන් පරම්පරානුයාතව සිල්වත් ගුණවත් බව ආරකෂා කරමින් ථෙරවාදී නාාය පිළිගැනීම (ශ්වේජින් නිකායික) විනයාලංකාර සම්පුදයයි.

අල්පේච්ඡතාව හා තො ඉල්ලීම වැනි ලකෂණ එහි ගුණයෝ ය.

එතෙක් මෙතෙක් පැවති විනයාලංකාර සම්පුදය පැවසුණු තැනක් ලෙස විහාර කම්ාන්තයේදී තිකුත් කළ අය වැය ලේඛණයෙන් උපුටා ගත් පුණාහනුමෝදනාව ඉදිරිපත් කරමු.

අද දක්වා සිදු කර ඇති විහාර සංවර්ධනයේදී මේ පිළිවෙත නොකඩා ඇති බවත්, එහෙත් විනයානුකූල දිවිපෙවෙතක් ගත කිරීම තුළින් දයක - කාරකාදින් සියලු අවශාතා ඉටු කර ඇති බවත් සටහන් කරනු රිසිමි.

සංස්කාරක.

## විතයාලංකාර විහාර කමාත්ත පුණා හානුමෝදනාව

#### ්පුඤ්ඤං සුඛං ජීවිත සංඛයම්හි

දිවි කෙළවරදී සැපය පිණිස පවත්තා එක ම දෙය පිතය.

විහාර යනු තථාගතයන් වහන්සේට වැඩ විසීම පිණිස කරවා තිබෙන මඤිරයන්ට මෙකල වාාවහාර කරන නාමය ය. අජීවමාන බුදුරජාණත් වහන්සේට වැදුම් පිදුම් කිරීමෙත් ජීවමාන බුදුන් වහන්සේට වැදුම් පිදුම් කරන්නා සේ ම පින් සිදු වන්නාක් මෙන් අජීවමාන බුදුන් වහන්සේ උදෙසා විහාර කරවන්නා වූ පින්වතුන්ට ජීවමාන බුදුවරයන්ට විහාර කරවීමෙත් ලැබෙන පිනට සමාන පිනක් ලැබෙන්නේ ය. බුදුවරයකු උදෙසා විහාරයක් කරවීමෙත් පමණ නො කළ හැකි තරමට මහත් වූ පුණාසම්භාරයක් රැස් වන්නේ ය. එබැවින් විහාරයක් කරවීමට සහභාගිවත්නට ලැබීම එයට සහභාගි වන සැදැහැවතුන්ට මහත් භාගායෙකි.

සැදැහැවත් බෞද්ධයෝ අතුහුත්තම අතිපරිශුද්ධ තථාගතයන් වහත්සේට පූජා කිරීමේදී තමන්ගේ පුයෝජනයට ගත්තා දේවලට වඩා උසස් දෙයකින් ම පිදීමට සැමකල්හි උත්සාහ කරති. බුදුන් වහත්සේ උදෙසා විහාරයක් කරවීමේදී එය සාමානා මනුෂායන් ගේ වාසය සඳහා කරන ගෙයකට වඩා උසස් ලෙසින් කරවීමට උත්සාහ කරති. ජේතවතාරාම විහාරය සඳහා අනේපිඩු මහ සිටුහු සිවුපනස් කෙළක් ධනය වියදම් කෙළේ ද, විශාඛා මහා උපාසිකාව පූචාරාම විහාරය සඳහා අටොළොස් කෙළක් ධනය වියදම් කෙළේ ද එහෙයිනි. පොකුණුවිට ශී විනයාලංකාරාරාමයෙහි කරවන ලද මේ අභිතව විහාර මත්දිරය ද ඒ බෞද්ධ චාරිතුය වූ පරිදි බුදුන් වහන්සේට යෝගාවන පරිදි ශක්ති පමණින් උසස් ලෙස කරවන ලද්දකි.

මෙකල විහාර කරවත්තවුන් විසින් බුදුන් වහන්සේට පූජාවක් කිරීම සමග ම තවත් බලාපොරොත්තු වන කරුණක් නම් බොහෝ දෙනාට පින් සිදු කර ගැනීමට සැලැස්වීම් වශයෙන් ලොවට ද යහපතක් කිරීම ය. විහාරයක් කරවා තැබූ කල්හි එහි පැමිණ වැදුම් පිදුම් කොට බොහෝ ජනයා පින් සිදු කරගෙන සගමොක් සැප ලබති. විහාර නැති කල්හි මහජනයාට ඒ පින සිදු කර ගැනීමට මග නැති බැවින් විහාර කරවන්නෝ මහජනයාටත් පින් ලබා දෙන්තෝ ද සගමොක් සුවය ලබා දෙන්නෝ ද වෙති. ඵ කාරණයෙන් ද විහාර කරවන්නෝ මහත් වූ පිනක් ලබති. ශී විතයාල∙කාරාරාමයෙහි කරවා තිබෙන මේ විහාරය කිසි ම බාල දුවාායක් නො යොදවා ඉතා හොඳ දුවාායන් ම යොදවා පරම්පරා ගණනක් පවත්තා ලෙස කරවත ලද්දකි. එබැවිත් පරම්පරා ගණනක් ගතවනතුරු ලකෂ සංඛාාත ජන සමූහයක් මේ විහාරයට පැමිණ වැදුම් පිදුම් කොට පින් සිදු කරගනු නො අනුමානය. එබැවිත් මේ විහාර කම්ාන්තය කරවූ එයට සහභාගි වූ පින්වත්හු බොහෝ දෙනාට පින් ලබා ගැනීමට උපකාරවීමේ කුසලය ද විශාල ලෙස ලබන්නාහ. මෙබදු උතුම් වැඩවලට තමන් සපයන ධනය වියදම් කිරීම ධනයෙන් ලැබිය හැකි උසස් ම පුයෝජනය ලැබීමය.

කාලයේ සැටියට රුපියල් සතලිස් දහසක පනස් දහසක පමණ වටිනා කමක් පෙනෙන මේ විහාර මන්දිරය නිමවන ලදුයේ බෞද්ධ මහජනයා ගෙන් ලත් ආධාර වලිනි. එහෙත් මේ කමාන්තයට ආධාර ලබනු සඳහා බණ පින්කම් පිරිත් පින්කම් එකකුදු නොකරන ලද්දේ ය. සල් පිල් නොපවත්වන ලද්දේ ය. තැගි නියම කොට ආධාර පතිකා නොතිකුත් කරන ලද්දේ ය. ආධාර නොකොට මග හැරිය නොහෙත උපතුම යොද කිසිවකු ගෙන් කිසිම ආධාරයක් මේ කමාන්තය සඳහා නොගන්නා ලදදේ ය. මේ විහාර කම්ාන්තය සම්පූණියෙන් ම කරවා නිබෙන්නේ ශුද්ධ ශුද්ධාවෙන් ම මහජනයා විසින් කරන ලද පරිතාහග වලිනි. විහාර කාරක දයක සභාව කෙරෙහි විශ්වාසය තබා, මහජනයා, විසින් මෙයට ඉතා ඕනෑ කමිත්ම ආධාර දුත් බැවිත් ඉතා කෙටි කාලයකිත් ම විහාර කම්ාන්තය නිම කළ හැකි විය. එය මෙයට ආධාර කළ සෑම දෙනාගේ ම ජුීතියට හේතු වනු ඇත. ශුද්ධ ශුද්ධාවෙන් ම මේ විහාර කම්ාන්තයට මුදලින් හා දුවා වලින් ද ආධාර කළා වූ සියඑ ම පිත් වත්හු අති පරිශුද්ධ අති ශූෂ්ඨ පුණා සම්හාරයක් රැස් කර ගත්හ. එහි වටිතා කම මෙතෙකැයි පමණ කළ තො හැකිය. මෙයට සහභාගි වීමෙන් පිත් ලබා ගත්තා වූ සියල්ලෝ ම ඒ පිත් බෙලෙත් සසර වසනා තාක් කිසි කලෙක අපායකට මිසදිටු කුලයකට අසත්පුරුෂ සේවනයකට නොවැටී දෙවි මිනිස් දෙගතියෙහි ම මතු සංසාරයේදී ඉපද මතු මතු ද මෙසේ ම පිත්කම් කිරීමෙන් පෙරුම් දහම් පුරාගැනීමෙත් තම තමන් විසින් පුාථිනය කරන බෝධියකට පැමිණීමෙත් අමාමහ නිවත් පුරයට පැමිණෙත්වා යි පුාථිනය කෙරෙත්වා!

මීට - ශාසනස්ථිතිකාමි,

ගීලය

#### රේරුකානේ චනදවිමල ස්ථවිර.

1952 - 10 - 30

පොකුණුවිට

ශී විතයාලංකාරාරාමයේදී ය.

"විනයාලංකාර සම්පුදය" යන මාතෘකාව යටතේ ම පහත සඳහන් පොත් වල අදල ලිපි කියවන්න.

| ''අභිධම්යේ මූලික කරුණු''   | - | අභිධමීය පසුකාලීනද?      |
|----------------------------|---|-------------------------|
| ''පටිච්ච සමුප්පාද විවරණය'' | - | අන්තරාහවය හා පුනර්භවය   |
| ''බෝධි පූජාව''             | - | ධම චකුය                 |
| ''පාරමිතා පුකරණය''         | - | පක්ච ශීලය හා ආජ්වාෂ්ඨමක |