# පුණෙන්පදේශය

(එකොළොස් වන මුදුණය)

## මහාචාර්ය **රේරුකානේ චන්දවිමල**

(සාහිතා චකුවර්ති, පණ්ඩිත, පුවචන විශාරද, අමරපුර මහා මහෝපාධාාය ශාසන ශෝහන, ශුී සද්ධර්ම ශිරෝමණී) මහානායක ස්වාමිපාදයන් වහන්සේ විසින් සම්පාදිතයි.

# මේ පොත ලියවුණු සැටි

මේ වනාහි මේ මේ කරුණු අතුළු කොට මේ නමින් පොතක් ලියමි යි කලින් සිතා ලියන ලද පොතක් නො වේ. මෙය ලියැවුණේ මෙසේ ය.

මහියංගත මෛතා රාජයාණන් වෙත ගොස් විශාල පූජාවක් පැවැත්වීමට සූදාතම් වන සැදහැවත් පිරිසක් මා වෙත අවුත් ඔවුන්ගේ පූජාවට සහභාගී වනු පිණිස එහි යෑමට මට ද ආරාධනා කළහ. එහි කරන්නට යන ඔවුන්ගේ පූජාව රුපියල් දහස් ගණනක වියදමින් කරන්නට යන විශාල පූජාවකි. මම ද ඔවුන් ගේ ආරාධනාව සතුටින් පිළිගතිමි. එහි ගිය පසු ගාථා කියවා ඔවුන් ලවා වන්දනා කරවීම හා පූජා කරවීම මා විසින් කළ යුතුව තිබිණ.

දනට රටේ භාවිත වන 'ඉතිපිසො භගවා' යනාදි වන්දනා පාඨ ඔවුනට කියවුව ද ඒවා නො තේරෙන බැවින් එයින් ඔවුනට ඥාන සම්පුයුක්ත කුශලයක් ඇති නො වේ. තේරුම් සහිතව ඒවා කියවුව ද ඒ පාඨවලට ඇතුළත් වන ගැඹුරු ගුණ ඔවුනට නො වැටහෙන බැවින් එයින් ද ඔවුනට ඥාන සම්පුයුක්ත කුශලයක් ඇති නො වේ. එබැවින් ඒවා කියවා වන්දනා කරවීමට සතුටක් මට ඇති නො වීය. ඒ නිසා බුදුරුවුන් කෙරෙහි පැහැදීම ඇතිවන පරිදි කීමෙන් ඥාන සම්පුයුක්ත කුශලයක් ඇති කර ගත හැකි වන පරිදි පහසුවෙන් තේරුම් ගත හැකි බුදු ගුණ ඇතුළත් කොට චන්දනා වාකායෙක් පිළියෙල කරන ලදී. මේ පොතේ මුලට ඇත්තේ ඒ වන්දනා වාකායය ය. පහත් පූජාව සඳහා දනට භාවිත වන සනසාරප්ප දිත්තේන යනාදි ගාථාව කපුරු දල්වා පිදීම සඳහා කර ඇති ගාථාවකි. සනසාර කියනුයේ කපුරුවලට ය. එබැවිත් ඒ ගාථාව කියවීමත් මට අපිය ය. ඒ නිසා පහත් පූජාව සඳහා අමුතුවෙන් ගාථා දෙකක් රචනා කරන ලදී.

දනට මල් පූජාව සඳහා භාවිත කරන "වණ්ණ ගන්ධගුණෝ ජේතං" යනාදි ගය ද මට අපිුය ය. පූජා කිරීමේ හොඳ කුමය යම් කිසි බුද්ධ ගුණයක් ඉදිරිපත් කරගෙන ඒ පූජාව කිරීම ය. ඒ ගාථාවෙන් මල්වල ගුණ මිස බුදු ගුණයක් නො කියැවේ. තවද ඒ ගාථාවෙහි "සන්තතිං" යන වචනයත් තැනට ගැළපෙන්නක් සේ නො පෙනේ. මල් පූජාවට භාවිත කරන "පූජේම බුද්ධංකුසුමෙනනෙන" යනාදි ගාථාවෙන් ද යම්කිසි බුද්ධ ගුණයක් නො කියැවේ. එහි "පුජ්ථං මිලායාති යථා ඉදං මෙ" යනාදි ගාථාවේ අපරාර්ධයෙන් කියැවෙන්නේ ද තැනට අනුචිත කරුණකි. ඒ නිසා බුදු ගුණ ඇතුළු කොට මල් පූජා කිරීමේ ගාථා දෙකක් රචනා කරන ලදී.

ආහාර පූජාව සඳහා භාවිත කෙරෙන අධිවාසෙතු නො භන්තේ යනාදි ගයත් මට කීමට පිය නැති ගාථාවෙකි. එහි එක ම භෝජනය පිළිගැනීම සඳහා "අධිවාසෙතු, පතිගන්හාතු" යි වචන දෙකක් යෙදී තිබීමත්, "පරිකප්පිතං" යන වචනයත්, මේ ගාථාව පිය නැති වීමේ හේතුව ය. "පරිකප්පිතං" යනු තැනට ගැලපෙන අර්ථයක් දීමට දුෂ්කර වචනයක් වන බැවින් ඇතැමුන් එය හැර ''අධිවාසෙතු නො භන්තේ භොජනං පරිකප්පියං" යි ද ඇතැමුන් "අධිවාසෙතු නො භන්තෙ භොජනං උපනාමිතං" යි ද කියනු ඇසේ. මේ ගාථාව පිය නැති බැවින් ආහාර පූජාවට ගාථා ද අලුතෙන් පිළියෙල කරන ලදී. පැත් පූජා ගිලත්පස පූජා සුවඳ දුම් පූජා දහැත් පූජා සඳහා ද ගාථා අලුතෙන් ම සාදන ලදී. ඒ පිරිස විශාල නෙළුම් මල් පූජාවක් හා කොඩි පූජාවක් ද කිරීමට බලාපොරොත්තු වන බව කියෙන් නෙළුම් මල් පූජාව සඳහා ද කොඩි පූජාව සඳහා ද ගාථා දෙකක් රචනා කරන ලදී. ඇතැම් පිත්වතුන් විශේෂයෙන් සමන් මල් පිදීම කරන බැවින් ඒ සඳහාත්, කිරි ආහාර පුදන බැවින් ඒ සඳහාත් ගාථා රචනා කරන ලදී. ඇතැම් පිත්වතුන් චෛතායන්ට කප්රුක් පූජාවක් කරන බැවින් ඒ සඳහා ද ගාථාවක් රචනා කරන ලදී. මහියංගනයට යන්නට සූදානම් වන පිරිස එහිදී අටපිරිකර කුඩ වටාපත් පාවහන් ඇඳ පුටු ආදි නොයෙක් පරිෂ්කාර බුදුනට පිදීමට බලාපොරොත්තු වන බැවින් පිරිකර පිදීමට ගාථා ද පිළියෙල කරන ලදී.

දෙවියන්ට පින් දීමට දනට භාවිත කරන "එත්තාවතා ච අම්හෙහි" යනාදි ගාථාව දෙවියන්ට ආරාධනා කොට පිරිත් කියා ඒ පින දෙවියන්ට අනුමෝදන් කරවීම සඳහා රචිත ගාථාවෙකි. එහි "එත්තාවතා" යන වචනය යොදා තිබෙන්නේ එතෙක් පිරිත් කීම සඳහන් කිරීමට ය. මේ ගාථාව දක්නා ලැබෙන්නේ ද පිරිත් පොත්වලය. දානාදි පින්කම් කළ අවස්ථාවන්හි දෙවියන්ට පින් දීමට ඊට වඩා සුදුසු ගාථාවක් කළ හැකි බැවින්

"කතං අම්හෙහි මං පුඤ්ඤං සබ්බ සම්පත්තිසාධකං සබ්බෙ දෙවානුමොදන්තු අම්හෙ රක්ඛන්තු සබ්බදා" යන ගාථාව පිළියෙල කෙරිණ.

දත් මිය ගිය ඥාතීත්ට පිං පැමිණවීමට කියත "ඉදං වො ඤාතීනං හොතු සුබිතා හොත්තු ඤාතයෝ" යත ගාථාර්ධය ද පිත්දීම සඳහා විශේෂයෙත් රචතා කරත ලද්දක් තොව තිරෝකුඩ්ඪ සූතුයේ ගාථාවක කොටසකි. එයිත් මිය ගිය ඥාතීත්ට පිත්දීම කළ හැකි වුව ද වඩා හොඳින් ඒ කටයුත්ත කළ හැකි වීමටත්, අවිශේෂයෙත් මිය ගිය ඥාතීත්ට පිත් දීමටත්, මිය ගිය මා පිය පුතු කලතාදින්ට විශේෂයෙන් පින්දිය හැකි වීමටත් ගාථා පෙළක් පිළියෙල කරන ලදී. අනතුරුව පුාර්ථනා ගාථා හා විෂ්ණු කතරගම ආදී දෙවිවරුන්ට පින් දීමට ගාථා ද පිළියෙල කරන ලදී.

මේවා පිළියෙල කළ නමුත් මට ඒ පූජාවට සහභාගී වන්නට නො ලැබිණ. පසුව ඒ ගාථා පොතක් වශයෙන් මුදුණය කරවන්නට සිත් වූයෙන් බෝධි වන්දනා බෝධි පූජා චෛතා වන්දනා චෛතා පූජා කිරීමට ගාථා ද සපයන ලදී. එකම ගාථාවක් කියා බෝධියට චෛතායට වැඳ බුදුනට මල් පහත් පූජා කිරීම කුමානුකූල නො වන නිසා, බෝධියට චෛතායට පූජා පැවැත්වීමට ගාථා ද මෙයට එකතු කරන ලදී.

මෙකල බොහෝ බෞද්ධයෝ සීවලි පූජාව කරති. එයට විශේෂ ගාථා පිළියෙල වී නැති බැවිත් බොහෝ දෙනා බුදුරදුන්ට මල් පහත් ආදිය පුදන ගාථා කියා සීවලී පූජාව කරති. එය තේරුමක් නැති වැඩක් බැවිත් සීවලි පූජාව කරනුවන්ට එය කුමානුකූලව කළ හැකි වනු පිණිස එය සඳහා ගාථා පෙළක් ද මෙයට ඇතුළු කරන ලදී.

ගාථා සම්පූර්ණ කිරීමෙන් පසු තවත් අදහසක් පහළ විය. එනම් මෙකල බෞද්ධයන් බෙහෙවින් කරන්නේ වන්දනාව හා පූජාවය. ගතානුගතිකව බොහෝ දෙනා ඒ දෙක කරන නමුත් ඒ කරන දෙය මහත් ඵල වන පරිදි කරන්නට නො දනිති. ඔවුනට ඒවා ගැන සෑහෙන දනුමක් ඇති කර ගත හැකි වන පරිදි වන්දනා පූජා කිරීම ගැන හා වැඳුම් පිදුම් කළ යුතු වස්තු ගැනත් ඒවායේ අනුසස් ගැනත් විස්තරයක් ලිවීමය. අදහස පහළ වූ පරිදි එය ද කරන ලදී. එයින් ලිපිය තරමක පොතකට සෑහෙන තරම් විය.

ඇතැම්හු ලස්සන ගාථා මිහිරි හඬින් කියා වඳින්නට කැමැත්තෝ ය. ඔවුන් සඳහා හොඳින් කිය හැකි පැරණි ගත් කරුවන් කීප දෙනකුගේ රත්නතුය වන්දනා ගාථා ද මෙයට එකතු කරන ලදී. මේ බුද්ධ වන්දනාව විදාහනුකූලව කිරීමෙන් පරලොවදී ලබන අනුසස් ම නොව මෙලොවදී නොයෙක් ආකාර අනුසස් ලබාගත හැකි ය. මෙලොවදී යම් යම් දේ ලබාගත හැකි වන්දනා කුම කීපයක් ද මෙයට එකතු කිරීමේ අදහස පහළ වීමෙන් එය ද කරන ලදී.

ඒ වත්දතා කුම භාවිත කරත හොත් ඒවායිත් තොයෙක් පුයෝජන ලබාගත හැකිවනු ඇත. අනතුරුව යෝගාවචරයනට සුදුසු යෝග සිද්ධියට ඉවහල් වන වත්දනා කුමයක් ද දක්වා ඇත. භාවිත කරත හොත් එයිත් යෝගාවචරයනට බොහෝ පුයෝජන වනු ඇත.

බෞද්ධයෝ රෝග සුව කර ගැනීම්, අමනුෂා හය දුරු කර ගැනීම්, ගුහ අපල දුරු කර ගැනීම් ආදී කරුණු පිරිතෙන් සිදු කර ගැනීමට බලාපොරොත්තු වෙති. ඔවුනට ඒවා සිදු කර ගත හැකි වනු සඳහා පිරිත් හා ඒවායින් පුයෝජන ලැබිය හැකි වීමට දත යුතු කරුණුත්, තවත් නොයෙක් පුයෝජන ලැබිය හැකි ගාථාත්, බෞද්ධයන් භාවිත කරන යන්තු කීපයකුත් මේ ගුන්ථයට ඇතුළු කර ඇත.

පින උසස් පහත් වන්නේ අඩු වැඩි වන්නේ කරන තැනැත්තාගේ කිරීමේ හොඳ නො හොඳකම් අනුවය. තුනුරුවන් ගැන දැනුමක් නැතිව වැඳුම් පිදුම් කළ යුතු වස්තු ගැන වැඳුම් පිදුම් කළ යුතු වස්තු ගැන වැඳුම් පිදුම් කළ යුතු වස්තු ගැන වැඳුම් පිදුම් කළ යුතු ආකාරය ගැන ඒවායේ අනුසස් ගැන හරි දැනුමක් නැතිව ගතානුගතිකව වැඳුම් පිදුම් කරනුවන්ට එයින් උසස් පිනක් නො ලැබිය හැකි ය. උසස් පිනක් ලැබිය හැකි වන්නේ ඒවා ගැන දැනුම ඇතිව කුමානුකූලව එය කරන තැනැත්තාට ය. මේ පොත කියවීමෙන් ඒ දැනුම ඇති කර ගෙන කුමානුකූලව මහත් එල වන පරිදි වැඳුම් පිදුම් කර ගත හැකි වනු ඇත. මේ ගැන තමන්ට

දනුමක් නැති බව බොහෝ දෙනා නො දනිති. මේ පොත කියවුව හොත් ඔබට ඔබේ දනීමේ අඩු පාඩුකම් දනෙනවා ඇත. ඒවා සම්පූර්ණ ද කරගත හැකිවනු ඇත.

සකල සත්ත්වයෝ සුවපත් වෙත්වා !!

මෙයට - ශාසනස්ථිතිකාමී, **රේරුකානේ චන්දවිමල මතා ස්ථවිර** 

26. 10. 62 පොකුණුවිට, ශීු විනයාලංකාරාරාමයේ දී ය.

# පටුන

|                               |                | <b>5</b> 0 |
|-------------------------------|----------------|------------|
| තෙරුවන් වැඳීම                 | <del>-</del>   | 17         |
| තෙරුවන් වැඳීමේ කෙටි කුමය      | -              | 20         |
| පහන් පූජාව                    | -              | 20         |
| මල් පූජාව                     | -              | 21         |
| පැන් පූජාව                    | -              | 21         |
| ගිලන්පස පූජාව                 | -              | 21         |
| දහැත් පූජාව                   | -              | 22         |
| සුවඳ දුම් පූජාව               | -              | 22         |
| නෙඑම් මල් පූජාව               | -              | 22         |
| සමන් මල් පූජාව                | -              | 22         |
| කොඩි පූජාව                    | -              | 23         |
| ආහාර පූජාව                    | =              | 23         |
| කිරිපිඬු පූජාව                | -              | 23         |
| චෛතා වන්දනාව                  | -              | 24         |
| දන්ත ධාතූන් වහන්සේ වැඳීම      | -              | 25         |
| ශීී පාද වන්දනාව               | ·<br>-         | 26         |
| බෝධි පූජාව                    | -              | 27         |
| කප්රුක් පූජාව                 | -              | 28         |
| පිරිකර පූජාව                  | -              | 28         |
| පින්දීම                       | -              | 29         |
| පුාර්ථනා ගාථා                 | -              | 31         |
| දෙවියන්ට පිංදීම               | -              | 33         |
| සීවලී පූජාව                   | -              | 34         |
| වන්දතාව                       | -              | 35         |
| වන්දනා ගාථා කීම               | -              | 37         |
| වත්දතා ගාථාවල පුයෝජනය         | -              | 41         |
| තේරුම නොදන්නා ගාථා කීම        | -              | 43         |
| ස්තුති පූජාව                  |                | 44         |
| <u>තෙරුවන් ගුණ දෙනීම</u>      | -              | 47         |
| කුශලාකුශල වන්දනා              | -              | 50         |
| වැඳුම් පිදුම් කිරීමට සුදුස්සෝ | <del>-</del> ' | 50         |

| වැඳිය යුතු පිළිවෙළ            | -   | 52   |
|-------------------------------|-----|------|
| වන්දනීය වස්තු                 | -   | . 55 |
| මෛතා තුන් වර්ගය               | -   | 57   |
| සම්බුද්ධ පරිනිර්වාණය          | -   | 60   |
| <br>ආදාහන මහෝත්සවය            | -   | 70   |
| සර්වඥ ධාතූන් වහන්සේ           | -   | 72   |
| පාරිභෝගික වස්තු               | -   | 80   |
| බෝධීන් වහන්සේ                 | -   | 81   |
| ශීු පාද                       |     | 82   |
| සොළොස්මස්ථානය                 | -   | 82   |
| මෛතාෳයට වරද කිරීම             | -   | 84   |
| වැඳීමේ අනුසස්                 | -   | 85   |
| පංශුකූල සංඥක තෙරුන් වහන්සේ    | - ' | 87   |
| වන්දනා විමාන වස්තුව           | -   | 88   |
| වන්දනා ගමනේදී මියගිය උපාසිකාව | -   | 88   |
| චිත්ත පුසාද කුශලය             | - ' | 90   |
| අනේපිඬු සිටුතුමාගේ කථාව       | -   | 92   |
| තෙරුවන් පිදීමේ අනුසස්         | -   | 98   |
| පූජාව හා දානය                 | -   | 101  |
| නො පිළිගන්නා පූජාව            | -   | 103  |
| බුදුරදුන්ට වත් කිරීම          | -   | 105  |
| බුද්ධ පූජාවට කළ යුත්ත         | -   | 105  |
| පතාකා                         | -   | 108  |
| මල් පිදීමේ අනුසස්             | -   | 110  |
| සුමන මල්කරු                   | -   | 110  |
| නාගවීමාන වස්තුව               | -   | 113  |
| සුළුගුළු උපාසක                | -   | 115  |
| පහන් පූජාවේ අනුසස්            | -   | 116  |
| පංචදීපිකා භිකුෂූණීන් වහන්සේ   | -   | 117  |
| සුවඳ පූජාවේ අනුසස්            | -   | 118  |
| පැන් පිදීමේ අනුසස්            | -   | 119  |
| පැන් පුජා කළ දාසියක්          | _   | 120  |

| ගිලන්පස පූජාවේ අනුසස්                      | -   | 123 |
|--------------------------------------------|-----|-----|
| බුද්ධ වර්ම මුදලාලි                         | -   | 123 |
| ආහාර පූජාවේ අනුසස්                         | -   | 125 |
| මල්ලිකා දේවී                               | -   | 126 |
| කැඳ පිදීමේ අනුසස්                          | -   | 127 |
| යාගුදායක තෙරුන් වහන්සේ                     | -   | 128 |
| කොඩි පූජාවේ අනුසස්                         | -   | 129 |
| උපවාන තෙරුත් වහන්සේ                        | -   | 129 |
| ශබ්ද පූජාවේ අනුසස්                         | -   | 131 |
| කප්රුක් පූජාවේ අනුසස්                      | -   | 132 |
| ඇමදීමේ අනුසස්                              | -   | 133 |
| චෛතා එළිකිරීමේ අනුසස්                      | -   | 138 |
| පුතිසංස්කරණයේ අනුසස්                       | -   | 140 |
| පුතිපත්ති පූජාව                            | -   | 141 |
| <b>පුාර්ථනාව</b>                           | -   | 143 |
| නානාපුකාර වන්දනා කුම                       | -   | 148 |
| බුදුගොස් හිමියන්ගේ වන්දනා කුමයක්           | -   | 149 |
| ධර්මකීර්ති හිමියන්ගේ වන්දනා කුමයක්         | -   | 151 |
| වේදේහ හිමියන්ගේ වන්දනා කුමයක්              | -   | 152 |
| සූවිසි මහා ගුණ වත්දතාව                     | -   | 153 |
| අටවිසි බුදුවරුන් වැඳීම                     | -   | 157 |
| විශේෂ වන්දනා කුම                           | - , | 158 |
| ශිෂාන්ට සුදුසු වන්දනා කුමයක්               | -   | 160 |
| නුවණ වැඩීමට හේතුවන වන්දනා කුමයක්           | -   | 160 |
| පාලන-අනුශාසනා ශක්තිය ලැබීමේ වන්දනා කුමය    | ාක් | 161 |
| වස්තු ලැබීමේ භාගා දියුණුවීමට වන්දනා කුමයක් | -   | 162 |
| රෝග සුව කිරීමේ ශක්තිය ලැබීමට වන්දනාකුමයක   | ქ-  | 163 |
| වන්දනාවෙන් ගුණ ලැබීම                       | -   | 164 |
| යෝගාවචරයන්ට වන්දනා කුමයක්                  | -   | 165 |
| බෞද්ධ ආරක්ෂා විධි                          | -   | 170 |
| රතන සූතුය                                  | -   | 174 |
| ඉමෙතී සතුය                                 | _   | 180 |

| කඳ පිරිත                              | -   | 181 |
|---------------------------------------|-----|-----|
| මෝර පරිත්තය                           | -   | 183 |
| ධජග්ග පිරිත                           | -   | 184 |
| වට්ටක පිරිත                           | -   | 186 |
| අංගුලිමාල පිරිත                       | -   | 187 |
| මත්සාාරාජ පිරිත                       | -   | 189 |
| වැසි පිරිත                            | -   | 190 |
| බොජ්ඣංග පිරිත                         | -   | 190 |
| ආටාතාටිය පිරිත                        | -   | 191 |
| අට විසි පිරිත                         |     | 194 |
| මහා මංගල ගාථා                         | -   | 195 |
| බුද්දක ජිනපඤ්ජරය                      | -   | 197 |
| ජලනන්දන පිරිත                         | -   | 198 |
| ගිනි පිරිත                            |     | 201 |
| දුටුගැමුණු රජතුමා භාවිත කළ ආරක්ෂා ගාථ | o - | 201 |
| අලින්ගෙන් ආරකෂාවට                     | -   | 202 |
| රතන යන්තුය                            | -   | 203 |
| නවගුණ යන්තුය                          | -   | 204 |
| තිසරණ යන්තුය                          | -   | 205 |
| සබ්බපාපස්ස යන්තුය                     | -   | 206 |
| ජලනන්දන යන්තුය                        | -   | 207 |
| යන්තු පැළඳවීමේ දී කියන ජයමංගල ගාථා    | -   | 207 |
| රතන සූතුයේ ගාථාවලින් කරන ගුරුකම්      | -   | 211 |
| සර්පවිෂ බැස්සවීමට                     | -   | 215 |
| ජිතපඤ්ජරය                             | -   | 217 |
| රන්දෙණේ ගාථා                          | -   | 220 |
| අට විසි බුද්ධ පූජාව                   | -   | 222 |
| අසූ මහා ශුාවක පූජාව                   | -   | 228 |
| අගු ශුාවක වන්දනාව                     | -   | 229 |
| බෝධි පූජාව හා බෝධි පූජා ශාන්තිය       | -   | 230 |
| ධාරණ පිරිත                            | -   | 235 |
| අනුකුමණිකාව                           |     | 237 |

# පුණෙන්පදේශය

# තෙරුවන් වැඳීම

සසර සැරිසරන අසරණ සත්ත්ව සමූහයාට පිහිට වන මහා කාරුණික වූ මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්ස,

චතුර සංඛා කල්ප ලඎයක් වූ අතිදීර්ඝ කාලය මුළුල්ලෙහි දාන පාරමිතාය, ශීල පාරමිතාය, නෛෂ්කුමා පාරමිතාය, පුඥා පාරමිතාය, වීයා පාරමිතාය, ක්ෂාන්ති පාරමිතාය, සතා පාරමිතාය, අධිෂ්ඨාන පාරමිතාය, මෛතී පාරමිතාය, උපේඎා පාරමිතාය, යන දශ පාරමී ධර්මයන් සපුරා චතුස්සතාාවබෝධ කොට පස්මරුන් පරදවා ස්ර්වඥපදපුාප්ත වූ නුඹ වහන්සේ සීලයෙන් ද, සමාධියෙන් ද, පුඥාවෙන් ද, සෘද්ධියෙන් ද, යසසින් ද ලෝකයෙහි අගු වන සේක. නුඹ වහන්සේ වැඩ සිටි තැනට පා තැබූ තැනට පවා රජහු ද දෙවි බඹහු ද නමස්කාර කරන්නාහ.

මහාකාරුණිකයන් වහන්ස, නුඹ වහන්සේ ගේ කරුණා ගුණය ඉතා ආශ්චයා යි. ලොවුතුරා බුදු ව අසරණ සත්ත්වයනට පිහිට වනු සඳහා දානපාරමිතාව පිරූ නුඹ වහන්සේ චතුර සංඛා කල්ප ලක්ෂයක් වූ මේ දීර්ඝ කාලයෙහි නුදුන් දනක් නැත. නුඹ වහන්සේ දුන් දාන වස්තු සම්භාරයට උපමා කිරීමට මහමෙර මිටිය, මහපොළව කුඩාය, පොළොවේ වැලි කැට මඳය, සාගර ජලය මඳය, නුඹ වහන්සේ දුන් වස්තු සම්භාරයට උපමා නැත. නුඹ වහන්සේ අනේක වාරයන්හි සකල සම්පත්තියෙන් පරිපූර්ණ මහාරාජායන් දුන් සේක. පාණය සේ පිය අඹු දරුවන් දුන් සේක, සිය සිරුරෙන් ලේ වගුරුවා දුන් සේක. හදවත උපුටා දුන් සේක. නෙත් උපුටා දුන් සේක. නෙත් උපුටා දුන් සේක. කෙත් උපුටා දුන් සේක කිරුණාවට උපමා නැත. කෝටියක් මවුන්ගේ කෝටියක් පියවරුන්ගේ කරුණාව එක් පිණ්ඩයක් කළ ද නුඹ වහන්සේගේ කරුණාවට උපමා නො කළ හැකි ය.

අසරණ සරණ වූ භාගාවතුන් වහන්ස, නුඹ වහන්සේ බොහෝ සත්ත්වයනට පිහිට වන සේක. නුඹ වහන්සේ බොහෝ සත්ත්වයන් අපායෙන් මුදවන සේක. සසර දුකින් මුදවන සේක. බොහෝ සත්ත්වයනට දෙව් මිනිස් සැප ලබා දෙන සේක. නිවන් සැප ලබා දෙන සේක. නුඹ වහන්සේ බරණැස ඉසිපතනයේ දී දම්සක් පැවැත්වීමෙන් අටොළොස් කෙළක් දෙව් බඹුන් නිවන් දක්වූ සේක. තිරෝකුඩ්ඩ සූතු දේශතාවෙන් සුවාසූදහසක් සත්ත්වයන් නිවන් දක්වූ සේක. සුමනමාලාකාර සමාගමයේදී සුවාසූදහසක් සත්ත්වයන් නිවන් දක්වූ සේක. ධනපාල සමාගමයේදී දසදහසක් සත්ත්වයන් නිවන් දැක්වූ සේක. ඛදිරංගාරජාතක සමාගමයේදී සුවාසූදාහසක් සත්ත්වයන් නිවන් දක්වූ සේක. ජම්බුකාජීව සමාගමයේ දී සුවාසූදහසක් සත්ත්වයන් තිවත් දක්වූ සේක. ආතත්දසෙට්ඨි සමාගමයේදී සුවාසූදහසක් සත්ත්වයන් නිවන් දක්වූ සේක. පාරායන සූතු දේශනයේදී තුදුස් කෝටියක් සත්ත්වයන් නිවන් දක්වූ සේක. යමක පුාතිහායාීයේදී විසි කෝටියක් සත්ත්වයන් නිවන් දක් වූ සේක. දේවෝරෝහණයේදී තිස්කෝටියක් සත්ත්වයන් නිවන් දැක්වූ සේක. අභිධර්ම දේශනයේදී අසූකෝටියක් සත්ත්වයන් නිවන් දක්වූ සේක. සක්කපඤ්හ සූතු දේශනයේදී අසුදහසක් සත්ත්වයන් නිවන් දක්වූ සේක. මහාසමය සූතු මංගල සූතු චූලරාහුලෝවාද සූතු දේශතාවලදී අපුමාණ සත්ත්වයන් නිවන් දක්වූ සේක.

මාගේ භාගාවත් බුදු රජාණන් වහන්ස, දෙතිස් මහා පුරුෂ ලඤණයෙන් අසූ අනුවාංජන ලඤණයෙන් කේතුමාලාවෙන් වාාමපුභාවෙන් ෂඩ්වර්ණ රශ්මි මාලාවෙන් බබලන්නා වූ නුඹ වහන්සේ රූපසෞන්දයාීයෙන් ද ලෝකයෙහි අගු වූ සේක.

අෂ්ටාංගසමන්වාගත බුහ්මස්වරයෙන් දහම් දෙසන්නා වූ නුඹ වහන්සේ වචන විලාසයෙන් ද ලෝකයෙහි අගු වූ සේක.

ස්ර්වඥතාඥාන දශබලඥාන චතුර්වෛශාරදෳඥාන ෂඩ්අසාධාරණඥාන චතුර්යෝනි පරිච්ඡේදඥාන පඤ්චගති පරිච්ඡේදඥාන චතුර්දශබුද්ධඥාන පුතිසම්හිදඥානාදි අනේක ඥාතයන්ගෙන් ආඪා වූ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්ස, මනුෂා දිවා-බුහ්ම යන ලෝකතුයෙහි සියල්ලන් විසින් දත් සියල්ල නුඹ වහන්සේ දත් සේක. ඔවුන් ගේ සිත් ඔවුන්ගේ අදහස් ඔවුන්ගේ චරිත නුඹ වහන්සේ මැනවින් දත් සේක. අතීතයෙහි වූ සියල්ල ද අනාගතයට වන සියල්ල ද වර්තමානයෙහි ඇති සියල්ල ද නුඹ වහන්සේ මැනවින් දන්නා සේක. නුඹ වහන්සේ විසින් නො දත හැකි ධර්මයක් නැත.

දෝත නඟා වඳින්නහුට පවා නොයෙක් දෙව් මිනිස් සැප ලබාදීමට සමත් අචින්තනීය අපුමේය ගුණස්කන්ධයක් ඇති මාගේ භාගෳවත් බුදුරජාණන් වහන්ස, නුඹ වහන්සේ පිළිසරණ කරගන්නට ලැබූ මම ද පිනැතියෙමි.

අසරණ සරණ වූ භාගාවතුන් වහන්ස, මම දිවිහිමි කොට නුඹ වහන්සේ සරණ යෙමි. මම නුඹ වහන්සේ ගේ ශුාවක වෙමි. නුඹ වහන්සේ වදාළ ධර්ම රත්නය ද සරණ යෙමි. නුඹ වහන්සේගේ ඖරස පූතු ආයාර් සංඝ රත්නය ද සරණ යෙමි.

දෙවි බඹුන් විසිනුදු බැතියෙන් නමදින නුඹ වහන්සේගේ පාද පද්මය බැතියෙන් වඳිමි. දෙවනුව ද වඳිමි. තෙවනුව ද වඳිමි. නුඹ වහන්සේ වදාළ ධර්ම රත්නයට ද වඳිමි. දෙවනුව ද වඳිමි. තෙවනුව ද වඳිමි. නුඹ වහන්සේගේ ඖරස පුතු මහා සංඝරත්නයට ද වඳිමි. දෙවනුව ද වඳිමි. තෙවනුව ද වඳිමි.

බුදුරදුන්ගේ අනේක ගුණ දක්වෙන ඉහත දක් වූ වාකාය පාඩම් කර එය කියා වන්දනා කරන්නා වූ සැදහැවතුනට එක් එක් වරක් වැඳීමේදී ම සසර බොහෝ සැප සම්පත් ලබාදෙන ඥාන සම්පුයුක්ත පුණාස්කන්ධයක් ඇති වනු ඇත. 'ඉතිපි සො හගවා' යනාදීන් තමාට නො තේරෙන දේ කියා වඳින්නවුන්ට ඇති වන්නේ මඳ විපාක ඇති ඥානවිපුයුක්ත කුසල් ය. දිග නිසා මේ වැකිය නිතර භාවිත කිරීම අපහසු සැදහැවතුන් මතු දක්වෙන කෙටි වන්දනා වාකාය භාවිතා කළ යුතුය.

## තෙරුවන් වැඳීමේ කෙටි කුමය

'ස්වාමීනි! භාගාවත් බුදු රජාණන් වහන්ස, දෙතිස් මහාපුරුෂ ලකුෂණා යෙන් හා අසූ අනුවා කද්ජන ලකුෂණා යෙන් ද කේතුමාලාවෙන් හා වාහමපුභාවෙන් ද නීල පීතාදි ෂඩ්වර්ණ රශ්මි මාලාවෙන් ද බැබලෙමින් වැඩ සිටින්නා වූ නුඹ වහන්සේ චතුරසංඛෳකල්පලඎයක් මුළුල්ලෙහි රැස්කළ පාරමිතා කුශල බලයෙන් ලත් අර්හත් මාර්ගඥාන නැමැති ජලයෙන්, තුබු බවට ලකුණ කුදු ඉතිරි නොවන පරිදි සියලු කෙලෙස් කිලුටු සෝදා හැර පවිතු වූ සේක. මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ දෝත නඟා වඳින්නහුට අපමණ දෙව් මිනිස් සැප ලබා දීමට සමත් සුපරිසුද්ධ ශීලස්කන්ධයකින් හා අචල සමාධිලයන් ද සර්වඥතාඥාත, දශබලඥාත, චතුර්මවෙශාරදාඥාත, පුතිසම්භිදාඥානාදි අනේක ඥානයන්ගෙන් ද යුක්ත වන සේක. අපා මඟ වසා සඟමොක් මඟ පාදා සත්ත්වයනට සෙත් කරන්නා වූ මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ තුන්ලොවට සුරතුරක් වන සේක. සිව්සස් දහම් දෙසා දෙව්මිනිසුන් තුළ පවත්නා මොහඳුරු දුරුකරන්නා වූ මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ තුන් ලොවට පුදීපයක් වන සේක. තුන් ලොවට ඇසක් වන සේක. මහා කාරුණික වූ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්ස, මම අසරණයන්ට සරණ වන නුඹ වහන්සේ සරණ යෙමි. නුඹ වහන්සේ ගේ ශුාවක වෙමි. නුඹ වහන්සේගේ පා පියුම් බැතියෙන් වඳිමි.

ඒ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහත්සේගේ අති පරිසුද්ධ අතුහුත්තම ධර්මරත්නයට ද වදිමි. ඒ උත්තම ධර්මය සේවනය කරන්නා වූ ජනයාට පවසන්නා වූ මහා සංඝරත්නයට ද වදිමි.

මෙසේ ස්තුති පූජා පූර්වකව තෙරුවන් වැඳ මතු දක්වෙන ගාථා තේරුමත් සමඟ කියා මල් පහන් ආදිය පුදනු.

## පහන් පූජාව

"වෙනෙයා හදයෙ මොහ - තමොක්ඛන්ධ විනොදකං දී*ලපනෙ*තෙන පූජෙමි - පඤ්ඤාදීපධරං ජිනං

ඉමිනා පුඤ්ඤකම්මෙන - පඤ්ඤවා සීලවා සදා, භවිත්වාන ලහෙ සීලං - ධම්මචක්ඛුං අනුත්තරං" වේනෙයා ජනයන්ගේ හෘදයෙහි මෝහ නැමැති අන්ධකාරස්කන්ධය දුරුකරන්නා වූ 'පුඥා' නැමැති පුදීපය දරන්නා වූ පස්මරුන් දිනූ තථාගතයන් වහන්සේ මේ පුදීපයෙන් පුදමි.

මේ පින්කමින් මම සෑම කල්හි නුවණැත්තකු වී සිල්වතකු වී අනුත්තර ධර්මචක්ෂුස වූ අර්හත්මාර්ග ඥානය වහා ලබන්නෙම්වා!

## මල් පූජාව

අනන්ත ගුණවණ්ණස්ස - සුද්ධසීලසුගන්ධිනො, පූජෙමි ලොකනාථස්ස - පුජඵමෙතං මනොරමං

ඉමිනා පුඤ්ඤකම්මේන - භවිත්වා සීලවා සදා, පප්පොමි පරමං සන්තිං - නිබ්බානං බුද්ධවණ්ණිතං.

අනන්ත ගුණවර්ණ ඇත්තා වූ පවිතු වූ සිල්සුවඳ ඇත්තා වූ ලෝකනාථයන් වහන්සේට මේ මනරම් මල් පූජා කරමි. මේ පින්කමින් සෑම කල්හි සිල් ඇත්තේ වී බුදුන් වහන්සේ විසින් වර්ණනා කරන ලද පරම ශාන්තිය වූ නිර්වාණයට පැමිණෙම්වා!

## පැන් පූජාව

ධම්මොදකෙන සත්තානං - පාපමල විසොධකං, පානීයෙනාහි පූජෙමි - ලොකනාථං දයාලයං.

ධර්මය නැමැති පවිතු ජලයෙන් සත්ත්වයන්ගේ පව් සෝදා හරින්තා වූ කරුණාවට වාසස්ථාන වූ ලෝකනාථයන් වහන්සේට මේ පැත් පූජා කරමි. පූජා වේවා. මේ පිනෙන් සකල ක්ලේශමල ශෝධනය කරන්නා වූ සියළු දුක් ගිනි නිවන්නා වූ අර්හත් මාර්ග ඥානය වහා ලබන්නෙම්වා!

## **ගිලන්පස පූජාව**

තිදොස සමනං දෙහ - බලදං ආයුවඩ්ඪනං ගිලානපච්චයං එතං - පණිතං මධුරං සුවිං.

මහාදයස්ස පූජෙමි - කිලෙසාමයහාරිනෙං

පුඤ්ඤෙනෙතෙන පප්පොමි- සබ්බසඤ්ඤොජනක්ඛයං

වා - පිත් - සෙම් යන තුන් දොස් සමනය කරන්නා වූ බල වඩන්නා වූ ආයු වඩන්නා වූ පවිතු වූ පුණිත වූ සුමිහිරි වූ මේ ගිලන්පස සත්ත්වයන්ගේ කෙලෙස්මල දුරුකරන්නා වූ මහාකාරුණිකයන් වහන්සේට පූජා කරමි. පූජා වේවා. මේ පිනෙන් සකල සංයෝජනයන් ක්ෂය කරන්නා වූ අර්හත් මාර්ගයට පැමිණෙම්වා!

#### දැහැත් පූජාව

යථාවාදී තථාකාරී - ධම්මවාදී මහායසො, තාම්බුලං පතිගත්හාතු - සත්ථා ලොකෙ අනුත්තරො

වෙනසක් නො කොට කියන පරිදි ම කරන්නා වූ ධර්මය පවසන්නා වූ මහත් යසස් ඇත්තා වූ ලෝකයෙහි සැමට ම උතුම් වූ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ මේ තාම්බූලය පිළිගන්නා සේක්වා!

#### සුවඳ දුම් පූජාව

දෙසෙත්වා පවරං ධම්මං - පාපාමගන්ධ නාසකං, සුගන්ධිනා'හං ගන්ධෙන - පූජෙම් ලොකනායකං.

උත්තම වූ ධර්මයක් දේශනය කොට ලෝකයෙහි පව් නැමැති දුගඳ දුරු කරන්නා වූ ලෝකනායකයන් වහන්සේට මේ සුවඳ දුම් පූජා කරමි. පූජාවේවා.

## නෙළුම් මල් පූජාව

ජනම්බුජෙ පබොධෙන්තං - සද්ධම්මසිසිරංසුනා, කමලානන සම්බුද්ධං - පූජෙමි පදුමෙන'හං

සද්ධර්ම නැමැති ශීත රශ්මියෙන් වේනෙයාජන නැමැති පද්මයන් පුබෝධ කරන්නා වූ පියුමකට බඳු මුව ඇත්තා වූ සමාක් සම්බුද්ධයන් වහන්සේට මේ නෙළුම් මල් පූජා කරමි. පූජා වේවා!

#### සමන් මල් පූජාව

සවාසනාකිලෙසෙහි - විමුත්තං සුමනං ජිනං සුමනපුප්ඓහි පූජෙමි - පත්තුං නිබ්බානමුත්තමං

වාසනාවත් සහිතව කෙලෙසුන් කෙරෙන් මැනවින් මිදුණා වූ සුන්දර සිත් ඇත්තා වූ ජිනයන් වහන්සේට මේ සමන් මල් පුදමි. පූජා වේවා!

## කොඩි පූජාව

ධම්මද්ධජධරං ධීරං - ධජුග්ගත මහායසං

ධජෙනෙතෙන පූජෙමි - ධම්මරාජං ධජුපමං

ධර්මය නැමැති ධ්වජය දරන්නා වූ නුවණැත්තා වූ ධ්වජයක් eස් මහා කීර්තිය ඇත්තා වූ ධ්වජයක් බ**ඳු** උපමා ඇත්තා වූ ධර්මරාජයන් වහන්සේට මේ ධ්වජය පූජා කරමි. පූජා වේවා!

#### ආහාර පූජාව

ආහාර පූජා කිරීමේ දී බත් - මාඑ, කැවිලි-පලතුරු, කිරි-පැණි ආදී දේවල් ගැන වෙන වෙන ම ගාථා කීම අවුල් වැඩෙකි. ආහාර වන බත් මාළු ආදි සියල්ල ම ආහාර වශයෙන් එක් කොට සලකා එක ගාථාවක් කියා එකවර ම පූජා කළ හැකි ය. එසේ පූජා කිරීම නිරවුල් කුමයයි. මෙසේ ආහාර පූජාව කරනු.

සද්ධම්මාමතදානෙන - සුඛාපෙන්තං බහුජ්ජනෙ,

මහාකාරුණිකං බුද්ධං - පූජෙමි ආහාරෙන'හං.

ඉමිනා පුඤ්ඤ කම්මේන - සම්මාසම්බුද්ධවණ්ණිිතං, ලභෙයා සස්සතං සන්තං - නිබ්බාන සුඛමුත්තමං

සද්ධර්මාමෘතදානයෙන් බොහෝ ජනයා සුවපත් කරන්නා වූ මහා කාරුණික වූ බුදුරජාණන් වහන්සේට මේ ආහාරය පූජා කරමි. පූජා වේවා! මේ පින්කමින් සමාක් සම්බුද්ධයන් වහන්සේ විසින් වර්ණනා කරන ලද්දා වූ නිතෳ වූ ශාන්ත වූ උත්තම නිර්වාණ සුවය ලබන්නෙම්වා!

## කිරි පිඬු පූජාව

සද්ධම්මාමත බීරෙන - තොසයන්තං බහුජ්ජනෙ,

මාතුපමං ලොකනාථං - බීරොදනෙන පූජයෙ.

සද්ධර්මය නැමැති අමෘත ක්ෂීරයෙන් බොහෝ ජනයා සතුටු කරන්නා වූ ලොවට මවක් වැනි වූ ලෝකනාඑයන් වහන්සේට මේ ක්ෂීරාහාරය පූජා කරමි. පූජා වේවා!

# චෛත වන්දනාව

මෛතායට හෙවත් දගැබට වැඳීම දෙයාකාරයකින් කළ හැකි ය. චෛතාවල තථාගතයන් වහන්සේගේ ශාරීරික ධාතුන් වහන්සේලා තැන්පත් කොට ඇත්තේය. තථාගත ශරීරයේ කොටස් වන ඒ ධාතූන් වහන්සේලා බුදුරජාණන් වහන්සේ ලෙස ම සලකා ඒවා ඇති චෛතායට බුදුන් වහන්සේට වදින ලෙස ම වැදිය හැකි ය. පිදිය හැකි ය. ඒ එක් කුමයකි. එසේ වඳින කල්හි බුදුරදුන්ට වඳින ගාථා කියා වැඳිය යුතු ය. පූජනීය වස්තූන් පිහිටුවා කළ චෛතාය ම වන්දනීය පූජනීය වස්තුවකි. එබැවින් ලෛචතාsයට ම වැඳීම එක් කුමයෙකි. එසේ වඳින තැනැත්තා වීසින් මෛතා වනැතා ගාථා කියා වැඳිය යුතු ය. ඒ ඒ ලෛතාවලට වැඳීමට වෙන් වෙන් වූ ගාථා ඇත්තේ ය. රටේ ලෛතායෝ බොහෝ ය. ඒ ඒ <del>මෛතාවලට වෙන් වෙන්</del> වශයෙන් ගාථා කියා වඳින්නට යත හොත් ගාථා පාඩම් කොට ඉවරයක් නො කළ හැකිය. එය දූෂ්කර කායෳීයකි. ඒ නිසා කවර මෛතාංකට වුව ද කියා වැඳීමට සුදුසු ගාථාවක් දක්වනු ලැබේ. මේ ගාථාව කියා චෛතාය වදිනු.

සබ්බපාප විසුද්ධස්ස - අනන්තගුණ ධාරිනො, නමාමි ලොකනාථස්ස - සාදරං ධාතු චෙතියං.

සකල පාප මලයෙන් පවිතු වූ අනන්ත ගුණ දරන්නා වූ ලෝකනාථයන් වහන්සේගේ ධාතු චෛතෳය සාදරයෙන් වඳිමි.

#### චෛතනයට මල් පිදීම

අතත්තගුණවණ්ණස්ස - සුද්ධසීල සුගත්ධිනො චෙතියං ලොකතාථස්ස - පුප්ඓනෙතෙත පූජයෙ

අනත්ත ගුණ නැමැති වර්ණය ඇත්තා වූ ශුද්ධ වූ ශීලසුගත්ධය ඇත්තා වූ ලෝකනාථයන් වහන්සේ ගේ චෛතායට මේ මල් පුදමි. පූජා වේවා!

#### චෛතපයට පහන් පිදීම

ඔහාසිතස්සිමං ලොකං - සද්ධම්මවර රංසියා,

දීපෙනෙතෙන පූජෙමි - ධම්මරාජස්ස චේතියං.

සද්ධර්ම සංඛාාත උත්තම රශ්මියෙන් මේ ලෝකය ආලෝක කළා වූ ධර්මරාජයන් වහන්සේ ගේ චෛතායට මේ පහන් පූජා කරමි. පූජා වේවා.

මෛතායට කොඩි පූජා කිරීමේදී මේ ගාථාව මෙසේ වෙනස් කර කියනු

ඔහාසිතස්සිමං ලොකං - සද්ධම්මවර රංසියා,

ධජෙනෙතෙන පූජෙමි - ධම්මරාජස්ස් චේතියං.

## සුවඳ දුම් පිදීමේ දී මෙසේ කියන

ඔභාසිතස්සිමං ලොකං - සද්ධම්මවර රංසියා,

ධුපෙනෙතෙන පූජෙමි - ධම්මරාජස්ස චේතියං

# දන්ත ධාතුන් වහන්සේ වැඳීම

චතුසච්චං පකාලෙසත්වා - සංසාරෝසා මහබ්භයා.

සන්තාරෙසි බහූ සත්තේ - මහා කාරුණිකො ජිනො

වදනෙ තස්ස සඤ්ජාතං - සත්ථුනො සච්චවාදිනො,

ලද්ධසද්ධම්මසම්ඵස්සං - දාඨාධාතු නමාමි'හං.

මහා කාරුණික වූ තථාගතයන් වහන්සේ චතුරායාී සතා ධර්මය පුකාශ කොට බොහෝ සත්ත්වයන් භයානක වූ සංසාර තැමැති මහෝසයෙන් එතෙර කළ සේක. සතාවාදී වූ ඒ බුදුරජාණන් වහන්සේ ගේ ශීු මුඛයෙහි පහළ වූ සද්ධර්මයේ ස්පර්ශය ලැබූ දඨාධාතූන් වහන්සේ නමදිමි.

දන්තධාතුන් වහන්සේ තථාගත ශරීරයේ කොටසක් බැවින් එය බුදුරදුන් ලෙස ම සලකා බුද්ධවන්දනා බුද්ධ පූජා කරන ගාථා කියා දාඨා ධාතූන් වහන්සේට වැඳුම් පිදුම් කිරීම ද සුදුසු ය.

# **ශී** පාද වන්දනාව

තථාගතයන් වහන්සේගේ පා සටහනට බෞද්ධයෝ "ශීු පාදය" යි වාවහාර කෙරෙති. එය උද්දේශික චෛතායට අයත් ය. මේ ගාථාව කියා ශීූ පාදය වදිනු.

ජනානං වන්දමානානං - පත්ථනා සාධකං වරං,

තථාගතපදං වන්දෙ - දෙවින්දෙහි'පි වන්දිතං.

වඳින ජනයා ගේ ඒ ඒ පුර්ථනාවන් සිදු කරන්නා වූ දේවේන්දුයන් විසිනුදු වඳින්නා වූ උත්තම වූ තථාගතයන් වහන්සේ ගේ පා සටහන වඳිමි.

#### ශුී පාදයට මල් පිදීම

ජනානං පූජමානානං - ධුවං පණිධි සාධනං,

පුප්ඓෙනතෙන පූජෙමි - තථාගත පදං වරං

පූජා පවත්වන ජනයා ගේ පුර්ථනාවන් ඒකාන්තයෙන් සිදු කරන්නා වූ උත්තම වූ තථාගතයන් වහන්සේ ගේ පා සටහනට මේ මල් පූජා කරමි. පූජා වේවා!

#### ශී පාදයට පහන් පිදීම

ජනානං පූජමානානං - ධූවං පණිධි සාධනං,

දීපෙනෙතෙන පූජෙමි - තථාගත පදං වරං.

### ශී් පාදයට වස්තු පිදීම

ජනානං වන්දමානානං - ධුවං පණිධි සාධනං,

වත්ථෙනෙතෙන පූජෙමි - තථාගත පදං වරං.

### ශී පාදයට සුවඳ දුම් පිදීම

ජනානං වන්දමානානං - ධුවං පණිධි සාධනං,

ධූපෙනෙතෙන පූජෙමි - තථාගත පදං වරං.

#### ශුී පාදයට කොඩි පිදීම

ජනානං වන්දමානානං - ධුවං පණිධි සාධනං,

ධජෙනෙතෙන පූජෙමි - තථාගත පදං වරං.

# බෝධි පූජාව

තථාගතයන් වහන්සේ බෝධි මූලයේ ලොවුතුරා බුදුබවට පැමිණ නොයෙක් සමවත්සුව විඳිමින් සතියක් මුළුල්ලෙහි එහි ම වැඩහුන් සේක. පරම වන්දනීය පූජනීය වූ ලෝකාගු භාගෳවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් සේවනය කරනු ලැබීමෙන් බෝරුක ද වන්දනීය පූජනීය වස්තුවක් විය. ඒ බෝධියෙන් පැවත එන්නා වූ සියලු බෝධි වෘඤයෝ ද එයින් පැවතෙන නිසා පූජනීය වස්තුහු වෙති. තථාගතයන් වහන්සේ සේවනය කළ ශී මහා බෝධීන් වහන්සේගේ පරම්පරාවට අයත් වන කිනම් බෝධියක් වුව ද ඒ බෝධීන් වහන්සේ ගෙන් පැවතෙන බැවින් ශී මහා බෝධිය වශයෙන් සලකා ඒවාට වැඳුම් පිදුම් කළ යුතුය. බෝධිය පාරිභෝගික චෛතා කොට්ඨාසයට අයත් වස්තුවකි.

#### බෝධි වන්දනාවට ගාථාවක්

සෙවිතං ධම්ම රාජෙන - නරදෙවෙහි පූජිතං වන්දාමි බෝධි රාජානං - නිබ්බානසුඛදායකං

ධර්මරාජයාණන් වහන්සේ විසින් සේවනය කරන ලද්දා වූ දෙව් මිනිසුන් විසින් පුදනු ලබන්නා වූ, වඳින පුදන ජනයාට නිවන් සුවය දෙන්නා වූ බෝධිරාජයන් වහන්සේ වඳිමි.

#### පැරණි බෝධි වන්දනා ගාථා

යස්ස මූලෙ නිසින්නොව - සබ්බාරි විජයං අකා පත්තො සබ්බඤ්ඤුතං සත්ථා - වන්දෙ තං බොධිපාදපං

ඉන්දනීලවණ්ණපත්ත සේතඛන්ධභාසුරං සත්ථු නෙත්ත පංකජාහි පූජිතග්ගසාතදං අග්ගබෝධි නාමවාම දේවරුක්ඛ වණ්ණිතං තං විසාල බෝධිපාදපං නමාමි සබ්බදා

## බෝධීන් වහන්සේට මල් පිදීම

සේවිතං ධම්ම රාජෙන - පත්තුං සම්බෝධි මුත්තමං

පුජේමි බෝධි රාජානං - පුප්ඓෙනෙනෙන සාදරං

ධර්ම රාජයාණන් වහන්සේ විසින් සමාක්සම්බෝධියට පැමිණීම සඳහා සේවනය කරන ලද්දු වූ බෝධි රාජයන් වහන්සේට මේ මල් සාදරයෙන් පූජා කරමි. පූජා වේවා!

## බෝධීන් වහන්සේට පහන් පිදීම

සෙවිතං ධම්ම රාජෙන - පත්තුං සම්බෝධි මුත්තමං

පුජෙමි බෝධි රාජානං - දීපෙනෙතෙන සාදරං

## බෝධීන් වහන්සේට සුවඳ දුම් පිදීම

· සෙවිතං බුද්ධ සෙට්ටේ - පත්තුං සම්බෝධි මුත්තමං

පුජෙමි බෝධි රාජානං - ධූපෙනෙතෙන සාදරං

## බෝධීන් වහන්සේට පැන් පිදීම

සෙවිතං ධම්ම රාජෙන - පත්තුං සම්බෝධි මුත්තමං

පුජෙමි බෝධි රාජානං - දකෙනෙනෙන සාදරං

# කප් රුක් පජාව

අතැම් සැදුහැවත්හු කප් රුක් තනා පූජා කරති. එසේ කරන කල්හි මේ ගාථාව කියා බුදුරදුන්ට කප්රුක පූජා කරනු.

සබ්බසම්පත්තිදාතාරං - සබ්බලෝකහිතං වරං,

කප්පරුක්ඛෙන පුජෙමි - කප්පරුක්ඛූපමං ජිනං

සකල ලෞකික ලෝකෝත්තර සම්පත් ලබා දෙන්නා වූ සකල ලෝකයාට හිත වූ උත්තම කප්රුකක් වැනි වූ ජිනේන්දයන් වහන්සේට මේ කප්රුක පූජා කරමි. පූජා වේවා!

# පිරිකර පූජාව

සමත්ථං අප්පකාරංපි - කරණේ විපුලප්ඵලං

පරික්ඛාරෙන පූජෙමි - අචින්තෙයා ගුණං ජිනං

සැදෑහැයෙන් කරන දෝත නඟා වැඳීම් ආදී සුළු පින්කම් පවා මහත්ඵල කිරීමෙහි සමත් අචින්තනීය ගුණ ඇති තථාගතයන් වහන්සේට මේ පිරිකර පූජා කරමි. පූජා වේවා!

පාතු සිවුරු වටාපත් කුඩ පාවහන් ආදී යම්කිසි වස්තුවක් බුදුනට පුදන සැදැහැවතුන් ඉහත කී ගාථාව කියා ඒ වස්තුව පුජා කරනු. කිනම් දෙයක් හෝ පූජා කිරීමේදී කීමට සුදුසු තවත් ගාථාවක් මෙසේය.

බුහ්මදෙවනරින්දෙහි - වන්දිතො පූජිතො සදා,

පූජං මෙ පටිගණ්හාතු - පූජාරහො මහාමුනි.

බුහ්මේන්දු දේවේන්දු මනුජේන්දුයන් විසින් සෑම කල්හි වඳින ලද්ද වූ පුදන ලද්ද වූ පූජාර්හ වූ මහා මුනීන්දුයන් වහන්සේ මාගේ මේ පූජාව පිළිගෙන වදුරන සේක්වා!

## දෙවියන්ට පින්දීම

කතං අම්හෙහි'මං පුඤ්ඤං - සබ්බසම්පත්ති සාධකං, සබ්බේ දෙවානුමොදන්තු - අම්හෙ රක්ඛන්තු සබ්බදා..

අප විසින් කළ සකලසම්පත් සාධනය කරන මේ පින සියළු දෙවියෝ අනුමෝදන් වෙත්වා. දෙවියෝ සැමකල්හි අප ආරකෂා කෙරෙත්වා!

## මියගිය ඥාතීන්ට පින්දීම

කතං අම්හෙහි'මං පුඤ්ඤං - සබ්බසම්පත්ති සාධකං, ඤාතයෝ අනුමොදන්තු - පරලොකමිතො ගතා.

අප විසින් කරන ලද සකල සම්පත් සිදු කරන්නා වූ මේ පින පරලොව ගියා වූ අපගේ ඥාතීහු අනුමෝදන් වෙත්වා!

## සකල සත්ත්වයන්ට පින්දීම

කතං අම්හෙහි'මං පුඤ්ඤං - සබ්බසම්පත්ති සාධකං, සබ්බේ සත්තානුමොදන්තු - සුඛිතා හොන්තු තෙ සදා.

#### මියගිය මෑණියන්ට පින්දීම

කතං මයා ඉමං පුඤ්ඤං - සබ්බසම්පත්ති සාධකං, මාතා මෙ අනුමොදතු - පරලොකම්තො ගතා.

මා විසින් කළ සකල සම්පත් ලබාදෙන මේ පින පරලොව ගියා වූ මාගේ ආදර මෑණියෝ අනුමෝදන් වෙත්වා. මේ පිනෙන් මෑණියෝ සුවපත් වෙත්වා!

#### මියගිය පියාණන්ට පින්දීම

කතං මයා ඉමං පුඤ්ඤං - සබ්බසම්පත්ති සාධකං, පිතා මෙ අනුමොදතු - පරලොකමිතො ගතො.

## ම්යගිය සහෝදරයාට පින්දීම

කතං මයා ඉමං පුඤ්ඤං - සබ්බසම්පත්ති සාධකං, භාතා මෙ අනුමොදතු - පරලොකමිතො ගතො

#### මයගිය සහෝදරියට පින්දීම

කතං මයා ඉමං පුඤ්ඤං - සබ්බසම්පත්ති සාධකං, භගිනී මෙ අනුමොදතු - පරලොකමිතො ගතා.

#### ම්යගිය පුතුයාට පින්දීම

කතං මයා ඉමං පුඤ්ඤං - සබ්බසම්පත්ති සාධකං පුත්තො මෙ අනුමොදතු - පරලොකමිතො ගතො.

## ම්යගිය දුවට පින්දීම

කතං මයා ඉමං පුඤ්ඤං - සබ්බසම්පත්ති සාධකං, ධීතා මෙ අනුමොදතු - පරලොකමිතො ගතා.

#### මියගිය සැම්යාට පින්දීම

කතං මයා ඉමං පුඤ්ඤං - සබ්බසම්පත්ති සාධකං, භත්තා මෙ අනුමොදතු - පරලොකමිතො ගතො.

#### මියගිය භායඵාවට පින්දීම

කතං මයා ඉමං පුඤ්ඤං - සබ්බසම්පත්ති සාධකං,

ජායා මෙ අනුමොදතු - පරලොකමිතො ගතා.

### මියගිය ගරුවරයාට පින්දීම

කතං මයා ඉමං පුඤ්ඤං - සබ්බසම්පත්ති සාධකං,

ගරු මෙ අනුමොදතු - පරලොකමිතො ගතො.

# පාර්ථනා ගාථා

ඉමිනා පුඤ්ඤකම්මෙන 1. පාපුණෙයාහමි නිබ්බානං - අජරං අමරං වරං

- සුඛාය පටිපත්තියා

2. ඉමිනා පුඤ්ඤකම්මේන - යාව පප්පොමි නිබ්බුතිං තාව සබ්බහවෙස්වාහං - පඤ්ඤවා සීලවා භවේ.

3. මහද්ධනො මහායසො - අප්පලොභො අමච්ඡරි, සද දනෙ රතො සද්ධො - සණ්හවාචො භවාමිහං

4. මෙත්ත චිත්තො කාරුණිකො - සදා පරහිතෙ රතො ගුණඤ්ඤු ගුණවත්තාතං

- ඉතසං සක්කාරකො භුවේ.

මහබ්බලො නිරාතංකො - දක්ඛො සබ්බත්ථ සාධනෙ 5.

සුමිත්තො චිර ජිවී ච - භවෙයාං ධම්මිකො සදා.

#### ගාථාවල තේරුම :

- මම මේ පිනෙන් ජරාවක් නැත්තා වූ මරණයක් නැත්තා වූ 1. උතුම් වූ නිර්වාණයට සුඛ පුතිපදාවෙන් (පහසු පිළිවෙතින්) පැමිණෙම්වා!
- මම මේ පිනෙන් යම්තාක් නිවනට පැමිණෙම් ද එතෙක් 2. සියලු භවයන්හි නුවණැත්තේ ද සිල් ඇත්තේ ද වෙම්වා!
- බොහෝ ධන ඇත්තේ ද බොහෝ පිරිවර ඇත්තේ ද ලෝභ 3. නැත්තේ ද මසුරුකම් නැත්තේ ද සැම කල්හි දීමට සතුටු වන්නේ ද ශුද්ධාව ඇත්තේ ද මෘදු කථා ඇත්තේ ද වෙම්වා!

- 4. මෙත් සිත් ඇත්තේ ද කරුණාව ඇත්තේ ද සෑම කල්හි අනුත්ට යහපත කිරීමෙහි සතුට ඇත්තේ ද ගුණවතුන්ගේ ගුණ දන්නේ ද ඔවුනට සත්කාර කරන්නේ ද වෙම්වා!
- 5. මහත් කාය බල ඇත්තේ ද රෝග නැත්තේ ද සකලාර්ථයන් සිදුකිරීමෙහි දස්කම් ඇත්තේ ද යහපත් මිතුරන් ඇත්තේ ද බෝකල් ජීවත් වන්නේ ද ධර්මය අනුව කි්යා කරන්නේ ද චෙම්වා!

මේ පුාර්ථනා ගාථා පුබන්ධ කර ඇත්තේ පුරුෂයන් විසින් කියන පරිදි පුරුෂ ලිංගික වචන වලින් ය. ස්තීන් විසින් කීම ද වරදක් නැත. එහෙත් භාෂා රීතියට නො ගැලපේ. භාෂා රීතිය අනුව ස්තීන් විසින් කිය යුත්තේ මෙසේ ය.

## ස්තුීලිංගික පුාර්ථනා ගාථා

 ඉමිනා පුඤ්ඤකම්මෙන - සුබාය පටිපත්තියා පාපුණෙයාහම් නිබ්බානං - අජරං අමරං වරං

 ඉමිනා පුඤ්ඤකම්මේන - යාව පප්පෝමි නිබ්බුතිං තාව සබ්බහවෙස්වාහං - පඤ්ඤා සීලවතී හවෙ.

මහද්ධනා මහායසා - අප්පලොභා අමච්ඡරා,සද දනෙ රතා සද්ධා - සණ්හවාචා භාවාමිතං.

මෙත්ත චිත්තා කාරුණිකා - සදා පරහිතෙ රතා,
 ගුණඤ්ඤු ගුණවන්තානං - තෙසං සක්කාරකා භවේ.

 මහබ්බලා නි්රාතංකා - දක්ඛී සබ්බත්ථ සාධනෙ සුමිත්තා චීර ජිවීනී - භවේයාං ධම්මිකා සදා.

#### බුදු බව පැතීම

 ඉමිනා පුඤ්ඤකම්මේන - සත්තෙ සංසාරසාගරං සන්තාරෙත්වා සුඛාපෙතුං - බුද්ධො හොමි අනාගත.

2. බුද්ධො'හං බොධයිස්සාමි - මුත්තො'හං මොචයෙ පරෙ තිණ්ණො'හං තාරයිස්සාමි - සංසාරොසා මහබ්භයා මේ පිනෙන් සත්ත්වයන් සංසාර සාගරයෙන් එතෙර කොට සුවපත් කරනු සඳහා අනාගතයෙහි බුදු වෙම්වා, මම චතුස්සතාය අවබෝධ කොට අනාෘත්ට අවබෝධ කරන්නෙම්වා, මම සසර දුකින් මිදී අනාායන් ද මුදවන්නෙම්වා, මම සසර සයුරෙන් එතෙරව අනාායන් ද එතෙර කරන්නෙම්වා!

## ගුරුළුගෝමීන්ගේ පැතීම

- කුදිට්ඨිං පාපමිත්තඤ්ච න සෙවෙයාං කුදචනං හිතචිත්තෙන සත්තානං - භණයාං මධුරං ගිරං
- ඉත්ථිධුත්තො සුරාධුත්තො ත භවෙයාං කුදචනං කිලෙසවසිකො තෙව - චරෙයාන්තු භවාභවෙ
- 3. යාවාහං පවරං බෝධිං තාධිගච්ඡාමි සබ්බථා සතතං තාව රක්ඛෙයාං දසකම්මපථං සුභං

බුදුබව පතනුවන්ට ඉහත දක් වූ පුාර්ථනා ගාථා දෙකට මේ ගාථා තුනද එකතු කර පැතීම ඉතා හොඳය. ගාථාවල තේරුම මෙසේය.

- මිථා හැෂ්ටිකයන් ද පාපමිතුයන් ද කිසිකලෙක සේවනය කරන්නට සිදු නො වේවා, හිත චිත්තයෙන් සත්ත්වයන් හා මිහිරි කථා කරන්නෙම්වා!
- කිසි කලෙක ස්ත්‍රීන්ට ලොල් නො වෙම්වා, සුරාවට ලොල් නො වෙම්වා, භවයක් භවයක් පාසා ක්ලේශයන්ට වසඟව හැසිරෙන්නෙක් නො වෙම්වා!
- යම්තාක් මම උත්තම වූ සමාන් සම්බෝධියට නො පැමිණෙම් ද එතෙක් සැම කල්හි දශකුශල කර්ම පථය රක්නෙම්වා!

## විෂ්ණු දෙවියන්ට පින්දීම

නීලවණ්ණො මහාතෙජො - බලො ගරුළවාහනො, වෙණ්හු නාමො දෙවරාජා - ඉමං පුඤ්ඤානුමොදතු.

#### කතරගම දෙවියන්ට පින්දීම

සළාතණෝ මහාතෙජො - බලො මයුරවාහතො,

දෙවිත්දෙ කාචරගාමෙ - ඉමං පුඤ්ඤානුමොදතු.

### සමන් දෙවියන්ට පින්දීම

වාරණවාහතො සම්මා - සම්බුද්ධපද පූජකො, තෙජස්සි සුමතො දෙවො - ඉමං පුඤ්ඤානුමොදතු.

#### විභීෂණ දෙවියන්ට පින්දීම

කලානණිපුරෙ රම්මෙ - තුරංගවාහතො බලී, විභිෂණව්හයො දෙවො - ඉමං පුඤ්ඤානුමොදතු.

### (ගම්තාර) සුනියම් දෙවියන්ට පින්දීම

තාතාවණ්ණෝ මහාතෙජො - ඔදාතහය වාහතො, ගාමසඤ්චාරකො දෙවො - ඉමං පුඤ්ඤානුමොදතු.

#### උත්පලවර්ණ දෙවියන්ට පින්දීම

ලංකායං සාසනාරක්බො - මහෙසක්කො මහිද්ධිකො දෙවින්දෝ උප්පලවණ්ණො - ඉමං පුඤ්ඤානුමොදතු

සක් දෙවිඳු විසින් ලක් බුදුසසුන භාර කළ දෙවියා පිළිබඳ මත හේදයක් තිබේ. සමහරු ලංකා ශාසනාරකෂක දෙවි විෂ්ණු ලෙස සලකා ඔහුට පින් දෙති. සමහරු උත්පලවර්ණ ලෙස සලකා ඔහුට පින් දෙති. කැමැත්තක් කිරීමට විෂ්ණු උත්පලවර්ණ යන දෙදෙනාට ම පින් දීමට ගාථා දෙකක් මෙහි යොදන ලදී.

# සීවලී පූජාව

සීවලී මහ රහතන් වහන්සේට පුද පූජා පවත්වන පින්වත්හු මේ ගාථා පාඩම් කරගෙන වැඳුම් පිදුම් කරත්වා!

#### සිවලී තෙරුන් වහන්සේට වැඳීම

පියං දෙව මනුස්සානං - බුහ්මාණඤ්ච පියං තථා, පියං නාගසුපණ්ණානං - කතකිච්චං අනාසවං ලාභිං ලභන්තං සබ්බත්ථ - වනෙ ගාමෙ ජලෙ එලෙ ලාභීනමග්ගතං පත්තං

- කත්වාන කුසලං බහුං

ඡළභිඤ්ඤං මහාතේජං

- පහින්නපටිසම්හිදං

සුසීලං සීවලීතෙරං

- නමාමි සිරසාදරං

#### මල් පිදීම

පියං දෙව මනුස්සානං - කුසුමං ච මනොහරං

සුසීලං සීවලී ථෙරං

- පූජෙමි කුසුමෙන'හං.

## පහන් පිදීම

පියං දෙව මනුස්සානං - කුසුමං ච මනොහරං

සුසීලං සීවලී ථෙරං - දීපෙන පූජයාම'හං.

#### සුවඳ දුම් පිදීම

පියං දෙව මනුස්සානං - කුසුමං ච මනොහරං 

- ධූපෙන පූජයාම'හං.

## ගිලන් පස පිදීම

පියං දෙව මනුස්සානං - කුසුමං ච මනොහරං සුසීලං සීවලී ථෙරං

- ගිලානපච්චයං ඉමං.

#### ආහාර පූජාව

පියං දෙව මනුස්සානං - කුසුමං ච මනොහරං

සුසීලං සීවලී ථෙරං

- පුජෙමි භොජනං ඉමං.

# වන්දනාව

වැඳුම් පිදුම් කිරීමට සුදුසු බුද්ධාදි මහෝත්තමයන් කෙරෙහි හා වන්දනීය පූජනීය වස්තූන් කෙරෙහි ද ගෞරවාදරයෙන් නැමීම, අවතත බව යටහත් බව දැක්වීම වන්දතා නම් වේ. ඒ වන්දනීය පූජනීය පුද්ගලයන් කෙරෙහි හා ශාරීරික ධාතු ආදී වස්තූන් කෙරෙහි තැමීම් වශයෙන් ඒ ඒ පුද්ගලයන් කෙරෙහි පහළ වන්නා වූ චිත්තය වන්දනාමය කුශලය ය. එය දශපුණා කිුයාවන් අතුරෙන් අපචායන කුශලට අයත් වේ.

"නිස්සෝ ඉමං භික්ඛවෙ, වන්දනා, කතමා නිස්සො? කායෙන වාචාය මනසා, ඉමා බො භික්ඛවේ, නිස්සො වන්දනා.''

(අංගුත්තර තික නිපාත)

යනුවෙන් කාය වන්දතාවය, වචී වන්දතාවය, මතෝ වන්දතාව යයි වන්දතා තුතක් ඇති බව තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පුකාශ කොට ඇත්තේ ය. එහි මතෝ වන්දතාව නම් මුවිත් තො බැන කය තො සොලවා 'නමස්කාර කරමි, නමස්කාර චේවා' යනාදීන් සිතීම ය. වචී වන්දතාව නම් දෙ අත් එකතු කිරීම ආදී කායික කිුයාවක් තො කොට 'නමො බුද්ධාය, නමො තස්ස භගවතො අරහතො සම්මා සම්බුද්ධස්ස.'

> "යෙ බුාහ්මණා වෙදගු සබ්බධම්මෙ තෙ මෙ නමො තෙ ච මං පාලයන්තු

> තමත්ථු බුද්ධානං තමත්ථු බොධියා, තමො විමුත්තානං තමො විමුත්තියා.

යනාදීන් මුවින් පමණක් වන්දනාව පැවසීම ය.

කයින් වැඳීමේ කුම බොහෝ ඇත්තේ ය. සිටගෙන පපුව කෙළින් දෙ අත් එකතු කිරීම එක් වන්දනා කුමයකි. එසේ කර ශරීරයත් ඉදිරියට නැමීම එක් කුමයකි. දෙ අත් එක්කොට නළල මත තැබීම එක් කුමයකි. හිස මත තැබීම එක් කුමයකි. එක් දණක් බීම හැණ වැඳීම එක් කුමයකි. දෙ දණ ම බීම ඇණ වැඳීම එක් කුමයකි. දෙ දණ දෙ වැලමිට නළල යන පස ම බීම පිහිටුවා වැඳීම එක් කුමයකි. එයට පසඟ පිහිටුවා වැඳීම යයි කියනු ලැබේ. ගොප් ඇට පිරිමදිමින් පතුල මත හිස තබා වැඳීම එක් කුමයකි. පතුල් පිරිමදිමින් වැඳීම එක් කුමයකි. පාමුල බීම දිගාවී වැඳීම එක් කුමයකි. පසේනදී කොසොල් රජතුමා බුදුන් වහන්සේ වෙත එළඹ බීම දණ ගසා තථාගතයන් වහන්සේගේ පතුල් මත හිස තබා අතින් පා පිරිමදිමින් සිඹිමින් ''ස්වාමීනි, මම පසේනදී කොසෙ}ල් රජුය, ස්වාමීනි, මම පසේනදී කොසොල් රජුය'' යි කී බව මජ්කධීමනිකායේ ධම්මචේතිය සුතුයෙහි දක්වා තිබේ. එය ඒ රජතුමා ගේ ඉතා උසස් වන්දනාව ය. මෙසේ කායවන්දනාව අනේකාකාර වන බව දත යුතුය. වචී වන්දනාව කරන තැනැත්තා එය කරන්නේ වචනය උපයෝගී කර ගෙන සිතින් ම ය. කාය වන්දනාව කරන තැනැත්තා එය කරන්නේ ද කය උපයෝගී කරගෙන සිතින් ම ය. මේ දෙතන්හි ම කුශලය වන්නේ ඒ කිුිිිිියා සිදුකරන සිත ම බව දත යුතු ය. වන්දනා චිත්තය ඥාන සම්පුයුක්ත වී නම් බලවත් කුශලයක් වේ. ඥානවිපුයුක්ත වී නම් දුබල කුශලයක් වේ.

## වන්දනා ගාථා කීම.

මෙකල තුනුරුවන් වැඳීමේදී ද මල් පහන් ආදිය පිදීමෙහිදී ද සෑම දෙනා ම වාගේ නානා පුකාර ගාථා කියති. බොහෝ දෙනා ඒවා කිරීමේ දී ගාථා කිය යුතුම යයි සිතති. ගාථා නො කියා ඒවා නො කළ හැකිය යි ඇතැම්හු සිතති. ඒ නිසා ඇතැම්හු මල් පූජා ආදිය කිරීමේ දී අමාරුවෙන් වුව ද කෙනකු සොයා ගාථා කියවා ගනිති. ගාථා කියන්නට බැරි කම නිසා ඇතැම්හු වැඳුම් පිදුම් නො කරති. ගාථා නො කියා ගාථා නැතිව වැඳුම් පිදුම් නො කළ හැකි ය යනු වැරදි හැඟීමකි. වැඳුම් පිදුම් කිරීමට ගාථා කිය යුතුමය කියා නියමයක් නැත. ගාථා නො කියා වැඳුම් පිදුම් කිරීමෙන් ද පින් සිදුවන්නේ ය. වැඳුම් පිදුම් කිරීමේ පින කුඩා මහත් වන්නේ කියන ගාථා අනුව නොව කරන තැනැත්තාගේ සිතේ ඇති ශුද්ධා පුඥාවන් අනුවය. බලවත් ශුද්ධාවෙන් හා පුඥාවෙන් යුක්තව වඳින්නහුට බොහෝ අනුසස් ලැබිය හැකි වන බලවත් කුශලයක් අත්වේ. මඳ සැදෑහැයෙන්, මඳ නුවණින් වඳින්නහුට දුබල කුශලයක් ලැබේ. සම්පූර්ණයෙන් පුඥාවෙන් තොරව වඳින්නහුට ඉතා දුබල කුශලයක් ලැබේ.

දිනක් තථාගතයන් වහන්සේ බලවත් උදෑසන කාලයේ මහකුඑණු සමවතින් නැගිට ලොව බලා වදරණ සේක් : එදිනම මැරී අපායෙහි උපදින්නට ඇති මහලු සැඩොල් ගැහැණියක දක, ඇය දෙව්ලොවට පමුණු වන්නට සිතා මහ සඟන පරිවරා රජගහ නුවර බලා පිඬු පිණිස වැඩම කළ සේක. එ වේලෙහි සැඩොල් මැහැල්ල සැරයටියක් ගෙන වෙවුලමින් නුවරින් නික්මෙන්නී බුදුරදුන් වඩිනු දක නැවතුනාය. තථාගතයන් වහන්සේ ද ඇයට මඟ අවුරන්නාක් මෙන් ඇය ඉදිරියේ නැවතුනාහ. උන්වහන්සේ පසුපස වැඩම කළ මුගලන් මහ තෙරුන් වහන්සේ තථාගතයන් වහන්සේ නැවතී සිටින කාරණයත් සැඩොල් මැහැල්ලගේ ආයු කෙළවර වන්නට ලං වී ඇති බවත් දුන, රොඩී මැහැල්ල අමතා ඇගේ ආයුෂ කෙළවර වන්නට ලංව ඇති බව වදරා තථාගතයන් වහන්සේ ගේ පා වඳින ලෙස වදළහ. එය අසා ඉමහත් සංවේගයට පැමිණි රොඩී මැහැල්ල බුදුන් වහන්සේ කෙරෙහි සිත පහද පසඟ පිහිටවා උන්වහන්සේ ගේ පා වැන්දය. ඉක්බිති නැගිට තථාගතයන් වහන්සේ දෙසට වැඳගෙන බුද්ධාලම්බණ පුීතියෙන් සිත එකඟ කොට බලාසිටියා ය. තථාගයන් වහන්සේ මැයට ස්වර්ගයෙහි ඉපදීමට මේ පින පුමාණවත් යයි නුවරට පිවිසි සේක. රොඩී මැහැල්ල දන්නා එක ම ගාථාවකුදු නැත. ඇය වැන්දේ කිසිවක් නො කියමින් ය. ඇය එදින කාලකිුයා කොට ගාථා නො කියා වැන්දා වූ ඒ පිනෙන් තව්තිසා දෙව්ලොව මහත් සම්පත්තියක් ඇති දෙවඟනක් වූවාය. මේ කථාව විමානවත්ථුපකරණයෙහි එන්නේ ය. වන්දනාමය කුශලය සිදු කර ගැනීම ගාථා නැතිව කළ හැකි බවට මේ කථාව සාධකයකි.

බුදුන් වහන්සේ වැඩ සිටි කාලයේ දී උන්වහන්සේ වෙත දිනපතා දහස් ගණන් ජනයා පැමිණියහ. ඒ අය මෙකල බෞද්ධයන් විහාරවලට ගොස් වඳින්නාක් මෙන් ගාථා කියමින් වැඳීම කළාහු නම් තථාගතයන් වහන්සේට වැඳුම් පිළිගැනීමට වඩා වැඩි වැඩක් කරන්නට නො ලැබෙන්නේ ය. ඔවුහු රජකු ඉදිරියට යන කලෙක මෙන් ඉතා ගෞරවයෙන් ඉතා ශාන්ත ලීලාවෙන් බුදුන් වහන්සේ ඉදිරියට ගොස් පසඟ පිහිටුවා හෝ අන් අයුරකින් හෝ වැඳීම කළහ. පිදියයුත්තක් ඇති නම් එය තථාගතයන් වහන්සේගේ අතට පිළිගැන්වූහ. පාමුල හෝ තැබූහ. දනට මල් පහන් ගිලන්පස විහාර වලට ගෙන ගොස් බුදුපිළිමය ඉදිරියේ තබා මහ හඬ නඟා බොහෝ වේලා ගාථා කියන්නාක් මෙන් ජීවමාන බුදුන් වහන්සේ වෙත ඒවා ගෙන ගොස් තබා ගාථා කියන්නට පටන්ගත්තා නම් විවේකකාමී වූ තථාගතයන් වහන්සේ ඔවුන් පලවා හරිනු නො අනුමානය.

බුදුරදුත් පිරිතිවීමෙන් පසු උන්වහන්සේට වැඳුම් පිදුම් කරන්නවුත් විසින් ගතයුතු හොඳ ම කුමය උසස් ම කුමය නම් බුදුගුණ මෙනෙහි කොට බුදුරුව සිතින් මවා ගෙන දිවමන් බුදුන් වහන්සේට මෙන් පරම ගෞරවයෙන් වැඳුම් පිදුම් කිරීම ය. එසේ කරන තැනැත්තා විසින් විහාරයකට හෝ දගැබක් වෙතට හෝ යන කල්හි බුදුගුණ සිහි කරමින් රජකු ඉදිරියට යන්නාක් මෙන් ඉතා ගෞරවයෙන් සත්සුන්ව පූජනීය ස්ථානයට යා යුතුය. ඉක්බිති සිතින් බුදුරදුන් නිර්මිත කරගෙන බුදුනට වඳිමි යි පසඟ පිහිටුවා පරම ගෞරවයෙන් වැඳිය යුතුය. මල් ආදී පිදිය යුතු දයක් ඇති නම් බුදුන් වහන්සේගේ පාමුල තබන අයුරින් ගෞරවයෙන් ඒවා පිදිය යුතුය. එසේ කරන්නහුට දිවමන් බුදුනට වැඳුම් පිදුම් කිරීමෙන් ලැබෙන කුශලයට නො වෙනස් කුශලයක් අත්පත් වේ.

තිට්ඨන්තේ නිබ්බුතෙ චාපි - සමෙ චිත්තෙ සමං ඵලං චෙතොපණිධි හෙතූ හි - සත්තා ගච්ඡන්ති සුග්ගතිං.

(වීමාන වත්ථුපාලි)

"බුදුරදුන් දිවමන් කල්හි ද පිරිනිවීමෙන් පසු ද උන්වහන්සේට වැඳුම් පිදුම් කරන්නවුන්ට සිත සමාන නම් සමාන ඵල ලැබෙන්නේ ය. සිත මනා කොට තැබීම හේතුකොට සත්ත්වයෝ සුගතියට යන්නාහ." යනු ඒ ගාථාවේ තේරුම ය.

ජීවමාන බුදුනට වැඳුම් පිදුම් කිරීමේ දී ඇතිවන සිතට සමාන සිතක් ඇති කරගෙන පිරිනිවියා වූ බුදුනට වැඳුම් පිදුම් කළ හැක්කේ තුවණ දියුණු අයට පමණෙකි. තුවණ තො දියුණු අයට එය කිරීම අපහසු ය. ඔවුනට දනට පුරුදු වී ඇති ගාථා කියා වැඳුම් පිදුම් කිරීමේ කුමය ම වඩා යෝගා බව කිව යුතු ය.

ගාථා කියා වැඳුම් පිදුම් කිරීමේ සිරිත එතරම් පැරණි නොවේ. බුදුගොස් හිමියන් ලක්දිවට පැමිණ අටුවා ලියූයේ සම්බුද්ධ පරිනිර්වාණයෙන් වර්ෂ නවසිය ගණනකට පසුවය. අටුවාවල වැඳීමේ ආකාරය දක්වා ඇති තැන්වල ගාථා කිය යුතු බවක් සඳහන් වී නැත. එයින් සිතා ගන්නට ඇත්තේ ඒ කාලයේ ද ගාථා කියා වැඳීමේ සිරිතක් නො තිබූ බව ය. සුමංගලවිලාසිනි නම් වූ දීඝතිකායට්ඨකථාවෙහි සාමඤ්ඤඵල සූතු වර්ණතාවෙහි චෛතාය හා බෝධිය වැඳිය යුතු සැටි දක්වා ඇත්තේ මෙසේය.

"බුද්ධාරම්මණං පීතිං ගහෙත්වා චෙතියංගණං ආරුය්හ මහන්තං චෙ චෙතියං තික්බත්තුං පදක්බිණං කත්වා චතුසු ඨානෙසු වන්දිතබ්බං. බුද්දකං චෙ තථෙව පදක්බිණං කත්වා අට්ඨසු ඨානෙසු වන්දිතබ්බං, චෙතියං වන්දිත්වා බොධියංගණං පත්තෙනා පි බුද්ධස්ස හගවතො සම්මුඛා විය නිපච්චාකාරං දස්සෙත්වා බෝධිං වන්දිතබ්බා."

එහි තේරුම : "බුද්ධාරම්මණ ප්‍රීතිය උපදවා ගෙන සෑමඑවට තැඟ ඉදින් චෛතාය මහත් වේ නම්, තුන් වරක් පැදකුණු කොට සතර තැනක වැඳිය යුතුය. ඉදින් චෛතාය කුඩා නම් එසේ ම පැදකුණු කොට අට තැනක වැඳිය යුතුය. චෛතාය වැඳ බෝමඑවට පැමිණියාහු විසින් බුදුන් වහන්සේ ඉදිරියෙහි මෙන් ගෞරව දක්වා බෝධිය වැඳිය යුතුය" යනු යි.

පැදකුණු කිරීමය යනු තමාගේ දකුණු අංශය චෛතාය දෙසට සිටින සේ වැඳගෙන චෛතාය වටා යාමය. එසේ කිරීමේ දී ඒ ඒ තැන දී පසඟ පිහිටුවා වැඳිය යුතු ය. මේ අටුවාවෙහි චෛතාය වන්දනාව දක්වා ඇති ආකාරය ය. ගාථා කීමේ සිරිත ඒ කාලයේ පැවැතියේ නම් බුදු ගොස් හිමියන් විසින් ගාථා කිය යුතු බවත් නො අනුමානව ම සඳහන් කරනවා ඇත. එසේ සඳහන් නො කිරීමෙන් පිළිගන්නට ඇත්තේ ඒ කාලයේ දී ගාථා කියා වැඳීමේ සිරිත නො තිබු බව ය.

බුදුරදුන් පිරිනිවීමෙන් පසු බුද්ධ පුමුඛ උභතෝ සංසයා හට දන් දෙනු කැමැති කල්හි උභතෝ සංසයා මැද බුදු පිළිමයක් තබා එය ඉදිරියෙහි පාතුයක් තබා සංසයාට දන් බෙදන කල්හි බුදුන් වහත්සේගේ කොටස ඒ පාතුයට බෙදමින් දානය දිය යුතු බව දක්ෂිණාවිභංග සූතු අටුවාවෙහි කියා තිබේ. ගාථා කියා බුද්ධ පූජාව කිරීමක් එහි සඳහන් නො වේ. එයින් තේරුම් ගත යුත්තේ ඒ කාලයේ පිරිනිවියාවූ බුදුනට ආහාර පූජාදිය කිරීමේ දී ගාථා කීමේ සිරිත නො තිබූ බව ය. මේ කරුණු අනුව කිව යුත්තේ ගාථා නො කියා වැඳුම් පිදුම් කිරීමේ වරදක් නැති බවත් සැදහැයෙන් වැඳුම් පිදුම් කරන්නකුට ගාථා නැතිකමින් හානියක් නැති බවත් ය.

# වන්දනා ගාථාවල පුයෝජනය

ඉහත දක් වූ කරුණු අනුව සිතන කල්හි දනට කරගෙන යන පරිදි වැඳුම් පිදුම් කිරීමේ දී නොයෙක් ගාථා නොයෙක් වාකායෙන් කීම නිෂ්ඵල නුවුමනා දෙයකැයි ඇතැමුන්ට සිතෙන්නට පිළිවන. බොහෝ වේලා නොයෙක් දේ කියමින් වැඳීම පිදීම වුවමනා නැති නිෂ්ඵල වැඩකැයි ඇතැමුන් කියනු ද සමහර විට ඇසේ. එසේ කියනුයේ ද ඔවුන්ගේ නො දනීම නිසාය. වැඳුම් පිදුම් කිරීමේ දී රත්නතුයේ ගුණ දක්වෙන ගාථා හෝ වාකායන් කීමේ පුයෝජන බොහෝ ඇත්තේ ය. වඩා පුයෝජනය ඇතිවන පරිදි එය හොඳින් සකස්කර ගන්නවා මිස අත්හැර දමිය යුතු නොවේ.

බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ශීු දේහය දක්නට ඇත්තා වූ, උන්වහන්සේගේ ශීු මුඛයෙන් කරන මධුර ධර්ම දේශනය අසන්ට ඇත්තා වූ, උන්වහන්සේ වාසය කරන විහාරාරාමයන් දක්නට ඇත්තා වූ, උන්වහන්සේ ගේ උසස් ශුාවකයන් දක්නට ඇත්තා වූ, උත්වහත්සේ වෙත පැමිණ ගරු බුහුමත් කරන රාජරාජමහාමාතාහදීන් දක්නට ඇත්තා වූ, උන්වහන්සේගේ ගුණ අසත්තට ලැබෙන්නා වූ උන්වහන්සේ ජීවමානව වැඩ සිටියාවූ කාලයේදී කාහටත් ලෙහෙසියෙන් බුදුගුණ දත හැකිය. අනන්ත ගුණ ඇති තථාගතයන් වහන්සේ පිරිනිවන් පා වදුරා බොහෝ කල් ගත වී ඇති බැවින් මෙකල ඉන්නා ජනයන්ට බුදුන් හැඳින ගැනීමට බුදුගුණ දැන ගැනීමට දුෂ්කරය. වන්දනාමය කුශලයත් පූජාමය කුශලයත් මහත්ඵල වන්නේ ඒවා කරන අයගේ බුදුගුණ දතීම අනුව ය. වන්දනා පූජා සඳහා පිළියෙල කර ඇති ගාථා හා වාකා බුදුගුණ පුකාශ කරන ඒවාය. ඒවා පාඩම් කරගෙන කියමින් වැඳුම් පිදුම් කරන කල්හි ඒ ගාථාවලින් වාකෳවලින් දැක්වෙන බුදු ගුණ වන්දනා කරුවන්ගේ සිතට නැගී එන්නේ ය. එයින් ඔහුට බුද්ධාලම්බණ පුීතිය හා ශුද්ධාව ඇතිවේ. බුදුගුණ සිතට නඟා ගෙන බුද්ධාලම්බණ පීතියෙන් යුක්තව කරන ඒ වන්දනා පූජාවෝ ඒ නිසා ම මහත්ඵල වන්නාහ. නොයෙක් ලෙස ගාථා කියමින් කල් ගත කරමින් වැඳුම් පිදුම් කිරීම ජිවමාන බුදුරදුන් ඉදිරියේ කිරීම සුදුසු නැත ද මේ කාලයේ තමන්ගේ සිතින් බුදුන් මවාගෙන උන් වහන්සේට වැඳුම් පිදුම් කිරීමේ දී බුදු ගුණකීම සුදුසු ය. බුද්ධ

ගුණාත්මක ගාථාදිය කියමින් වඳින්නවුන්ට බුදුගුණ සිහි කිරීමෙන් හා කීමෙන් අතිරේක කුශලයක් ද අයත් වේ. බුදුගුණු සිහි කරන කියන අවස්ථාවේදී එසේ කරන තැනැත්තාට කියන වචනයක් පාසා ම ඇති වන්නේ කාමාවචර කුසල් සිත්ය. ඒ හැම කුසල් සිතක් ම අනාගතයේ දී ඔහුට බොහෝ ඉෂ්ට විපාක ඇති කරන්නේ ය. බොහෝ වේලාවක් බුදුගුණ කියමින් වඳින සැදහැවතාට බොහෝ කුසල් සිත් ඇති වේ. මඳ වේලාවක් එසේ කරන තැනැත්තාට ඇති වන්නේ කුසල් සිත් ස්වල්පයකි. බොහෝ පින් ඇති කර ගනු කැමැතියන් විසින් බොහෝ බුදුගුණ කොතෙක් කීව ද එහි වැඩිකමක් නිෂ්ඵල කමක් නැත. බුදුගුණ කියන්නහුට දහම් ගුණ කියන්නහුට සඟගුණ කියන්නහුට පදයක් පදයක් පාසා ම උසස් කුශලයක් අත්පත් වේ. ඒ කුශලයේ අගය මෙසේ දක්වා තිබේ.

"බුද්ධොති කිත්තයන්තස්ස යස්ස කායෙ භවති යා පිතී, වරමෙව හි සා පීති කසිණෙනපි ජම්බුදීපස්ස

ධම්මොති කිත්තයන්තස්ස යස්ස කායෙ භවති යා පීති වරමෙව හි සා පීති කසිණෙනපි ජම්බුදීපස්ස.

සංඝොති කිත්තයන්තස්ස යස්ස කායෙ භවති යා පීති වරමෙව හි සා පීති කසිණෙනපි ජම්බුදීපස්ස"

(බුහ්මජාල සුත්තට්ඨකථා)

ශුද්ධාව ඇතිවීම පිණිස මේ ගාථා පාඩම් කරගෙන තිබීම යහපති. බුද්ධ යන වචනය කියන්නහුට ද ධම්ම යන වචනය කියන්නහුට ද සංඝ යන වචනය කියන්නහුට ද එයින් යම් පීතියක් වේ නම් ඒ පීතිය මුළු දඹදිවට රජ වීමට ද වඩා උතුම් බව ඒ ගාථාවලින් පුකාශ වේ.

### තේරුම නො දන්නා ගාථා කීම

බොහෝ දෙනා මේ වැඳීම පිදීම ගාථා කියා ම කළ යුත්තකැ යි සිතා යම්කිසිවක් පාඩම් කර ගෙන එය කියා වඳිනි. තමන්ට නො තේරෙන දෙයක් කියමින් එසේ වන්දනා කරන්නවුන්ට එයින් ලැබෙන්නේ ඥාන විපුයුක්ත වූ දුබල කුශලයකි. ඒ දුබල කුශලයෙන්, වන්දනාවෙන් පූජාවෙන් ලැබෙන්නේයැ යි කියා ඇති උසස් අනුසස් නො ලැබෙන්නේ ය. එ බඳු කුශලයකින් මිනිස් ලොව උපදනේ ද දුබලයකු ව ම උපදී. දෙව්ලොව උපදනේ ද අල්පේශාකා දෙවියෙක් වන්නේය. වන්දනා ගාථා පුයෝජන වන්නේ ඒවා තේරුම් ගෙන ඒවායින් කියැවෙන ගුණ සිතට නඟා වන්දනා කළ හැකියන්ට පමණෙකි. පාළි ගාථාවල අදහස් තේරුම් ගෙන වැඳීම බොහෝ දෙනාට කළ හැක්කක් නො වන බැවින් මෙහි සිංහල වන්දනා පාඨයක් යොදා ඇත. එය පාඩම් කර ගෙන එහි දක්වෙන බුදුගුණ සලකා ගෙන එය කියා වන්දනා කිරීමෙන් ඥානසම්පුයුක්ත වන උසස් කුශල් අත්පත් කර ගත හැකිය.

මඟඵල ලබා නිවන් දකිය හැකි වන්නේ තිුහේතුක පුද්ගලයන්ට පමණකි. ඥානවිපුයුක්ත කුශලයෙන් ලැබෙන්නේ ද්විහේතුක හෝ අහේතුක උත්පත්තිය ය. නිවන් පතා වුවද . ඥානවිපුයුක්ත කුසල් කොට ඒවායින් ද්විහේතුක හෝ අහේතුක උත්පත්ති ලබා සිටින විටෙක දී ලොව්තුරා බුදු කෙනකුන් හමුවුව ද ඔවුනට ඒ ජාතියේ දී මඟඵල නො ලැබිය හැකි ය. නිවන් නො දකිය හැකි ය. එබැවින් පින් කරන අවස්ථාවල ඥානසම්පුයුක්ත තිුහේතුක කුශලයන් ම ඇතිකර ගැනීමට උත්සාහ කළ යුතුය. තිුහේතුක කුශල් ඇතිකර ගත හැකි වීමට ගාථා කියා වැඳුම් පිදුම් කරන්නවුන් ඒවායේ තේරුම දුන ගත යුතු ය. ගාථාවක තේරුම අසා බලා දූන ගත්තේ ද පාලි භාෂාව නො දන්නවුන්ගේ සිතට ගාථාව කියන කල්හි එහි තේරුම මතු වී නො එයි. කියන විට ම තේරුම සිතට නැඟෙන්නේ තරමකටවත් පාලි භාෂාව දුන සිටින අයට පමණකි. එබැවින් තේරුමත් සමඟ ගාථා පාඩම් කර ගෙන තේරුමත් සමඟ ම කියා වැඳුම් පිදුම් කිරීම වඩා හොඳ කුමය බව කිය යුතු ය. මෙහි වන්දනා පූජා ගාථාවල තේරුම යොදා ඇත්තේ ඒ නිසාය. තේරුමත් සමඟ ම ඒවා කියා වැඳුම් පිදුම් කිරීමෙන් ඥානසම්පුයුක්ත කුශලයන් ඇති කර ගත හැකි ය.

### ස්තුති පූජාව

මල්, පහන්, සුවඳ දුම්, සුවඳ සුණු, සුවඳ පැන්, සුවඳ දෑ, ආහාර-පාන-වස්තු යන ආදි මනුෂායන් කැමති වන වස්තූන් ගරු කළ යුතු පුද්ගලයන්ට පූජා කරති. ස්තුතිය ද ආහාර පාන වස්තුාදිය මෙන් මනුෂාන් කැමති වන දෙයකි. ඇතැම්හු මිල මුදලට වඩා ස්තුතියට කැමැත්තෝ ය. ඔවුන් ගෙන් මුදලක් දී කරවා ගත නො හෙන වැඩක් ස්තුතියෙන් කරවා ගත හැකි ය. ස්තුතියෙන් සැමදෙනා ම සතුටු කරවිය හැකි ය. සතුටු වන දෙයක් වන ස්තුතිය ද පූජා කළ යුතු දෙයකි. රජුන් සතුටු කරවා ඔවුන්ගෙන් පුයෝජන ලබනු කැමැත්තෝ රජුන් ඉදිරියේ ඔවුන් ගේ ගුණ ගී ගයා ඔවුනට ස්තුතිය පිරිනමති. දෙවියන්ගෙන් උපකාර ලබනු කැමැත්තෝ දේවාලයකට ගොස් ස්තෝතු නාමයෙන් හඳුන්වන ශ්ලෝක කවි හා කන්නලව් නමින් හඳුන්වන වාකාඃයන් ද කියමින් දෙවියන්ට ස්තුති පූජා කරති. ඇතැම්හු ස්තුති ගීතිකා ස්තුති වාකාෳය පත්වල ලියා හෝ මුදුණය කරවා උසස් අයට හා හිතවතුන්ට පිරිනමති. එසේ කරන්නේ මේ ස්තුතිය හැම දෙන ම කැමති වන්නක් බැවිනි. රාජාදි සෑම දෙනා ම කැමති වන උසස් අයට පිරිනමන ඒ ස්තුතිය මල් පහන් සුවඳ ආදිය සේ රත්නතුයට පූජා කිරීමට ද සුදුසු ය. එබැවින් ඇතැම්හු ලොව්තුරා බුදුවරයන් කෙරෙහි පැහැද උන් වහන්සේලා ඉදිරියේ ගාථා කියා උන් වහන්සේලාට ස්තුති පූජා කළහ. වැදීම මල් පහන් ආදියෙන් පිදීම පිනක් වන්නාක් මෙන් ස්තුතියෙන් පිදීම ද පිනක් වේ. රත්නතුය ගුණවලින් යුක්ත කොට ගොතා ඇති වන්දනා ගාථා, වන්දනා වාකායෙන් කීම රත්නතුයට ස්තුති පූජාවකි. ගුණ සිහි කර ගැනීමට පමණක් නොව ස්තුති පූජාවක් වශයෙන් ද ඒ ගාථා වාකාෳයන් කිය යුතු ය.

# ස්තුති පූජාවේ අනුසස්

අතීතයේ එක් කපෙක හිමවත දකුණු දිග එක් භූමිභාගයක අසපුවෙක තවුසෙක් මෝකු මාර්ගය දක්වන ආචායාදීවරයකු සොයමින් වනයෙහි ඇති මූල ඵලයන් ආහාර කොට ගනිමින් විසුවේ ය. එසමයෙහි සුමේධ බුදුන් වහන්සේ ලොව පහළ ව සිවුසස් දෙසමින් මහජනයා සසර සයුරෙන් එතර කරවන්නට වන්හ. බුදුන් ලොව පහළව අට වසක් ඉක්මීමෙන් පසු බුදුන් ලොව පහළ වූ පුවත තවුසාට ද සැලවිය. තාපස තෙමේ ඉමහත් ප්රීතියට පැමිණ අසපුව හැමද ගිනි නිවා තවුස් පිරිකර ගෙන බුදුන් දක්නා රිසියෙන් නික්ම ගොස් සුමේධ බුදුන් වහන්සේ වෙසෙන චන්දවතී නම් නගරයට එක් දිනකින් ම පැමිණියේ ය. එසමයෙහි සුමේධ බුදුන් වහන්සේ ධර්මදේශනා කරමින් උන් සේක. තාපස තෙමේ ජනසමූහයා පසු කොට ඉදිරියට ගොස් බුදුන් වහන්සේට වැඳ මතු දක්වෙන ගාථා කියා උන්වහන්සේට ස්තුති කෙළේය.

තුවං සත්ථා ච කේතු ච ධජො යූපො ච පාණිනං, පරායනො පතිට්ඨා ච දීපො ච දීපදුත්තමො

නෙපුඤ්ඤො දස්සනෙ වීරෝ තාරෙසි ජනතං තුවං, නත්ථඤ්ඤො තාරකො ලොකෙ තවුත්තරීතරෝ මුනෙ

සක්කා භවේ කුසග්ගෙන පමෙතුං සාගරුත්තමෙ නත්වෙව තව සබ්බඤ්ඤූ ඤාණං සක්කා පමෙතවෙ.

තුළා දණ්ඩෙ ඨපෙත්වාන මහිං සක්කා ධරෙතවෙ, නත්වෙව තව පඤ්ඤාය පමාණමත්ථී චක්ඛුම.

ආකාසො මිනිතුං සක්කා රජ්ජුයා අංගුලෙන වා, නත්වෙව තව සබ්බඤ්ඤූ සීලං සක්කා පමෙතවෙ.

මහාසමුද්දෙ උදකං ආකාසො ච වසුන්ධරා පරිමෙයාහනි එතානි අප්පමෙයනාසි චක්බුම.

සුමේධ බුදුන් වහන්සේ ඔහුගේ ස්තුති පූජාව පිළි ගෙන මහ සඟන මැද හිඳ ඔහුට එයින් මතු ලැබෙන විපාක මෙසේ වදළ සේක. පහන් සිතින් මාගේ ඥානයට පැසසූ ඒ තවුසා ඒ පිනෙන් සත් සැත්තෑ කපක් දෙව් ලොව දෙව් සැප විඳින්නේ ය. දහස් වරක් දෙව්ලොව රජ වී රජය කරන්නේ ය. වාර සිය ගණනක් මිනිස් ලොව සක්විති රජ වන්නේ ය. ගණනින් නිම කළ නොහෙන තරම් වාර වලදී පුදේශ රාජසම්පත් ලබන්නේ ය. මොහු දෙව් වුව ද මිනිස් වුව ද හැම කල්හි පින්කම් කරන තියුණු නුවණැතියෙක් වන්නේ ය. මෙයින් කල්ප තිස්දහසකින් මතු ඔක්කාක කුලයෙහි උපන් ගෞතම නම් බුදුකෙනෙක් වන්නේය. එකල මේ තෙමේ මිනිස් ලොව ඉපිද ඒ බුදුන්ගේ සස්නෙහි පැවිදිව සත් අවුරුදු වයසේදී ම සව් කෙලෙසුන් නසා අර්හත්වයට පැමිණ දුක් කෙළවර කරන්නේ ය.

ඒ තාපස තෙමේ සුමේධ බුදුන්ගේ කාලයේ පටන් ගෞතම බුදුන්ගේ කාලය දක්වා ඇති කල්ප තිස් දහසක් වූ අති දීර්ඝ කාලයෙහි එක වරකුදු දුර්ගතියට නො පැමිණ දේව මනුෂා සංඛානත සුගති සංසාරයෙහි සැරිසරා අප බුදුන් කාලයේ දී මිනිස්ලොව ඉපිද පැවිදිව සත් අවුරුදු වසසේදී ම රහත් ව:

"තිංස කප්ප සහස්සම්හි - යං ඤාණමථවිං අහං, දුග්ගතිං තාභිජාතාමි - ඵලං ඤාණස්ස රොමතෙ."

යනුවෙත් මම කල්ප තිස් දහසකිත් ඔබ බුදුත්ගේ නුවණට යම් ස්තුතියක් කෙළෙම් ද ඒ පිතෙත් මේ වත තුරු දුර්ගතියට තො ගියෙමි. මෙය ඥාතයට ස්තුති කිරීමේ ඵලයයි පුකාශ කෙළේය. මේ කථාව ඤාණථවිකථෙරාපදන යන නමිත් අපදන පාලියේ එන්නේ ය.

# මෝෂරාජ තෙරුන් වහන්සේගේ ස්තුති පූජාව

මෝසරාජ තෙරුන් වහන්සේ අතීතයේ එක් ජාතියක දී මහසඟන පිරිවරා මහමඟ වඩනා අත්ථදස්සි බුදුන් වහන්සේ දක පැහැදී වැඳ මෙසේ ස්තුති කළහ.

යාවතා රූපිනො සත්තා අරූපී වා අසඤ්ඤුනො, සබ්බෙ තෙ තවඤාණම්හි අන්තො හොන්ති සමොගධා

සුබුමච්ඡිකජාලෙන උදකං යො පරික්ඛිපෙ, යෙ කෙචි උදකෙ පාණා අන්තො ජාලෙ භවන්ති තෙ

යෙසං ච චෙතතා අත්ථී රූපිතො වා අරූපිතො සබ්බෙ තෙ තව ඤාණම්හි අත්තො හොත්ති සමොගධා

සමුද්ධරසිමං ලොකං අන්ධකාරසමාකුලං, තව ධම්මං සුණිත්වාන කංඛාසොතං තරන්ති තෙ

අවිජ්ජා නිවුතෙ ලොකෙ අන්ධකාරෙන ඔත්ථටෙ, තව ඤාණම්හි ජොතන්තෙ අන්ධකාරා පධංසිතා තුවං චක්බුසි සබ්බේසං මහාතමපනූදනො, තව ධම්මං සුණිත්වාන නිබ්බායති බහුජ්ජනො.

මෙසේ ගාථා කියා බුදුනට ස්තුති කොට අවසානයේ ගොටුවක් පුරා මී පැණි ද තථාගතයන් වහන්සේට පිළිගැන්වූහ. තථාගතයන් වහන්සේ එය පිළිගෙන වළඳා අහසෙහි සිට ඔවුන්ගේ සිත් සතුටු කරවමින් මෙසේ වදළ සේක.

මාගේ ඥානයට ස්තුති කළා වූ බුදුනට ස්තුති කළා වූ මොහු ඒ චිත්තපුසාදය හේතු කොට මතු දුර්ගතියට නො පැමිණෙන්නේ ය. ඔහු මේ පිනෙන් තුදුස් වරක් දෙව්ලොව රජ කරන්නේ ය. අටසිය වරක් පොළොවෙහි රජ වන්නේය. පන්සිය වරක් සක්විති රජ වන්නේය. පුමාණවත් නැති වාරවල පුදේශරාජ වන්නේ ය. අනාගතයේ ගෞතම බුදුන්ගේ සසුනෙහි පැවිදිව මෝසරාජ යන නාමයෙන් බුද්ධශාවකයෙක් වන්නේ ය. තිුවිදාහවෙන් යුක්ත වන්නා වූ මොහු බුදුන් වහන්සේ රූක්ෂචීවරධාරීන්ගෙන් අගුස්ථානයෙහි තබා වදරන්නාහ. මේ කථාව අපදන පාළියෙහි මෝසරාජ ථෙරාපදන නාමයෙන් ආයේය.

### තෙරුවන් ගුණ දැනීම

බුදුගුණ නො දන්නවුන්ට බුදුන් වහන්සේ කෙරෙහි ශුද්ධාවක් ඇති විය නො හැකිය. මඳක් බුදුගුණ දන්නවුන්ට මඳ ශුද්ධාවක්, දුබල ශුද්ධාවක් ඇති වේ. බොහෝ බුදුගුණ දන්නවුන්ට මහත් වූ ශුද්ධාවක්, බලවත් ශුද්ධාවක්, කවරකු විසිනුදු වෙනස් කළ නො හෙන අචල ශුද්ධාවක් ඇති වේ. බුදුගුණ දනීම මඳ පමණට ඔහුට ඇති වන ශුද්ධාව දුබල ය. බුදුගුණ දනීම වැඩි වැඩි පමණට ඔහුට බලවත් ශුද්ධාවක් ඇති වේ. වැඳුම් පිදුම් කිරීමෙන් වන කුශලය කුඩා මහත් වන්නේ එය කරන සිත හා ඇති වන ශුද්ධා පුඥාදීන් අනුව ය. මන්ද ශුද්ධා පුඥාවන්ගෙන් යුක්ත කුශලය අල්ප එල අල්පානිසංස වන්නේ ය. බලවත් ශුද්ධා පුඥාදීන්ගෙන් යුක්ත කුශලය මහත්ඵල මහානිසංස වන්නේ ය. මහත්ඵල මහානිසංස වන පරිදි වැඳුම් පිදුම් කිරීමේ කුශලය ඇති කරගත හැකි වීමට තෙරුවන් ගුණ දන ගැනීමට උත්සාහ කළ යුතුය.

බුදුගුණ ඉතා බොහෝ ය. අකාශය සේ අනන්තය. කියා නිම කළ නො හැකි ය. බුද්ධොපි බුද්ධස්ස භණයා වණ්ණං කප්පම්පි චේ අඤ්ඤමහාසමානො බීයෙථ කප්පො චිරදීඝමන්තරෙ වණ්ණො න බීයෙථ තථාගතස්ස.

බුදුකෙනකුන් විසින් අනිකක් නො කියමින් කපක් මුළුල්ලෙහි බුදුගුණ ම කීව ද දීර්ඝ කාලයකින් කල්පය ගෙවී යනු මිස බුදු ගුණ කියා නො නිමෙන බව මේ ගාථාවෙන් දක්වන ලදී. මේ මහා බුද්ධ ගුණස්කන්ධයෙහි පෘථග්ජනයන්ට අවිෂය බොහෝ අලෞකික ගුණ ද ඇත්තේය. සර්වාකාරයෙන් බුදු ගුණ දන්නෝ බුදු වරයෝ ම ය. ශාරිපුතුාදී මහරහතත් වහන්සේලා වුව ද සර්වාකාරයෙන් බුදුගුණ දන ගැනීමට සමත් නො වන්නාහ. ඒ ඒ පුද්ගලයන්ගේ බුදුගුණ දනීමේ තත්ත්වය දීඝනිකාය සම්පසාදනීය සූතු අටුවාවෙහි මෙසේ විස්තර කර තිබේ.

ලෞකික මහජනයා තම තමා දත් පරිදි බුදුගුණ සිහිකරති. සකල ලෞකික මහජනයාට වඩා එක් සෝවාන් පුද්ගලයෙක් බුදුගුණ මහත් කොට අදහයි. සෝවාන් පුද්ගලයන් සියයකට දහසකට ද වඩා එක් සකෘදගාමී පුද්ගලයෙක් බුදුගුණ මහත් කොට අදහයි. සකෘදගාමීන් සියයකට දහසකට ද වඩා එක් අනාගාමී පුද්ගලයෙක් බුදුගුණ මහත් කොට අදහයි. අනාගාමීන් සියයකට දහසකට ද වඩා එක් අර්හත් පුද්ගලයෙක් බුදුගුණ මහත් කොට අදහයි. සාමානා අර්හත් පුද්ගලයන්ට වඩා අසුමහා ශුාවකයන් වහන්සේලා බුදුගුණ මහත් කොට අදහති. අසූමහා ශුාවකයන් අතුරෙනුදු මහා කාශාප අනුරුද්ධ මහාකච්චායන මහාකොට්ඨිත යන මහ රහතන් වහන්සේලා බුදුගුණ මහත් කොට අදහති. උන්වහන්සේලාට වඩා අගුශුාවකයන් වහන්සේලා දෙනම ද උන්වහන්සේලාගෙන් සැරියුත් මහ තෙරුන් වහන්සේ ද බුදුගුණ මහත් කොට අදහති. සැරියුත් මහ තෙරුන් වහන්සේට ද වඩා එක් පසේ බුදු කෙනකුන් වහන්සේ බුදුගුණ මහත් කොට අදහති. සිවූරු කොත් එකිතෙක ගැටී සිටින පරිදි සක්වළ පුරා වැඩ සිටින පසේ බුදුවරයන් වහන්සේලා සමූහයක් විසින් සිහි කරන බුදුගුණ වලට වඩා එක් ලොවුතුරා බුදුකෙනෙක් බුදුගුණ මහත් කොට අදහන්නාහ.

ආයා පුද්ගලයන්ට මිස පෘථග්ජනයන්ට ගැඹුරු බුදුගුණ දත හැකි නො වතුදු වන්දනා පූජාවන් මහත් එල කර ගැනීමට පෘථග්ජනයන් විසින් දතහැකි බුදුගුණ දන ගැනීම ම පුමාණවත් බව කිය යුතු ය. පෘථග්ජනයන්ගේ බුදුගුණ දනීම ද අනේකාකාර ය. ඇතැම්හු මඳක් බුදුගුණ දනිති. ඇතැම්හු බොහෝ දනිති. ඒ ඒ පුද්ගලයාගේ දනීම අනුව පුණාඵලයේ අඩු වැඩි බව සැලකිය යුතුය.

පුණාඵලය පිළිබඳ දැනීම් හෝ නො දැනීම් අනුව ද කුශලයාගේ අල්පඵල මහත්ඵල භාවය කිය යුතු ය. වැඳුම් පිදුම් කිරීමේ දී පුණාඵලය නො දැන කරන්නහු ගේ කුශලය අල්ප ඵල වේ. මඳක් දන්නහුගේ කුශලය මධාම ඵල වේ. බොහෝ දන්නහුගේ කුශලය මහත් ඵල වේ.

කිං පන සම්මාසම්බුද්ධෙන සාරිපුත්තත්ථෙරස්ස දින්නං මහප්ඵලං, උදහු සාරිපුත්තත්ථෙරෙන සම්මාසම්බුද්ධස්සාති? සම්මාසම්බුද්ධෙන සාරිපුත්තත්ථේරස්ස දින්නං මහප්ඵලං, කස්මා? සම්මා සම්බුද්ධං ඨපෙත්වා අඤ්ඤො දානස්ස විපාකං ජානිතුං සමත්ථො නාම නත්ථී

(දක්ඛිණාවිභංග සුත්තට්ඨකථා)

මේ අටුවා පාඨයෙන් සමාක් සම්බුද්ධයන් වහන්සේ විසින් සැරියුත් මහ තෙරුන් වහන්සේට දෙන දානය ය, සැරියුත් මහතෙරුන් වහන්සේ විසින් සමාක් සම්බුද්ධයන් වහන්සේට දෙන දනය ය යන මේ දෙකින් වඩා මහත්ඵල විය යුත්තේ කවර දනයක් ද යන මේ පුශ්ණය නඟා බුදුන් වහන්සේ විසින් සැරියුත් මහතෙරුන් වහන්සේට දෙන දනය වඩා මහත්ඵල බව දක්වති. එයට හේතුව සැරියුත් මහ තෙරුන් වහන්සේට වඩා තථාගතයන් වහන්සේ දාන ඵලය දන්නා බවය යි කියති. පුතිගුාහක ගුණසම්පත්තිය අනුව ම දන ඵලය කියතහොත් ශුාවකයකු වන සැරියුත් මහ තෙරුන් වහන්සේට දීම මහත්ඵල බව කියයුතු ය. තථාගතයන් වහන්සේ විසින් තමන් වහන්සේට වඩා ගුණයෙන් ඉතා පහත් වන සැරියුත් මහතෙරුන් වහන්සේට දීම මහත්ඵල බව දක්වීමෙන් පිනක් මහත් ඵල වීම පිළිබඳව පුතිගුාහක ගුණයට වඩා දායකයා ගේ අනුසස් දනීම පුධාන කාරණයක් වන බව කිය යුතුය. තථාගතයන් වහන්සේ හ

සැරියුත් මහතෙරුත් වහන්සේ පිළිබඳ වූ මේ දාන කථාව උපමා කථාවෙකි. මෙයිත් දනාදි කිුිිිිිිිිි කිරීමෙන් බුදුන් වහන්සේට හෝ සැරියුත් මහ තෙරුත් වහන්සේට පින් සිදුවෙතැ යි වරදවා නො දත යුතුය. මතු උත්පත්තියට හේතු වන තණ්හාව අර්හත්මාර්ගයෙන් සම්පූර්ණයෙන් නැසූ බුද්ධාදීන්ට පින් පව් සිදුවීමක් නැත. ඉහත කී අටුවා පාඨයෙන් දක්වෙන්නේ පිනක් වෙතහොත් ඉතා හොඳින් දානයෙහි අනුසස් දන්නා වූ තථාගතයන් වහන්සේ ගේ දානය වඩා මහත්ඵල දනයක් වන බවය.

### කුශලාකුශල වන්දනා

මිසදිටුවෝ ලෝකයෙහි ශ්‍රේෂ්ඨයෝ මොහුය, මොවුනට වැඳුම් පිදුම් කිරීමෙන් දෙලොවට ම යහපතක් වන්නේ යයි සලකා දෙවිවරුන්ට වැඳුම් පිදුම් කෙරෙති. ඔවුන්ගේ ඒ වන්දනාව දෘෂ්ටි සහගත බැවිත් අකුශලයෙකි. බෞද්ධයෝ ද යමක් කරවා ගනු පිණිසත් ලබා ගනු පිණිසත් දෙවියන්ට හා ඇතැම් උසස් අයටත් වදිති. ඇතැම් බෞද්ධයෝ සමහර විට ඒ අදහසින් භිඤුන්ට ද වදිති. ලෝභ සහගත සිතින් කරන ඒ වැඳීම් ද අකුශල පක්ෂයට අයත් වේ. එහෙත් ඒවා අපායට යන තරමේ අකුශල් නො වේ. නො වැඳ සිටිය හොත් මොහුගෙන් නපුරක් විය හැකිය යි සලකා රාජාදීනට බිය නිසා වදිති. එයත් කුශල පඎයට අයත් වන්දනාවක් නො වේ. ජාතික සිරිත් වශයෙන් කුලසිරිත් වශයෙන් කරන වන්දනාවක් ද ඇත්තේ ය. කරන්නවුන් ගේ අදහස් අනුව ඒවා කුශලාකුශල දෙපඎයට ම අයිති විය හැකි ය. කවර පඎයකට අයත් වුව ද ඒවායේ ද සැලකිය යුතු විපාක දන ශක්තියක් නැත්තේ ය. මුන් වහන්සේ පවින් වැළකී සිටින්නා වූ සිල්වත් වූ මෛතී කරුණාදි ගුණවලින් යුක්ත වූ කෙලෙස් නැති කළා වූ හෝ නැති කිරීමට උත්සාහ කරන්නා වූ හෝ උත්තම පුද්ගලයෙකැ යි සලකා ලාභාපේඎවෙන් තොරව ශුද්ධ චිත්තයෙන් තමාගේ ගෞරවය දක්වීම් වශයෙන් ගුණවතුනට කරන වන්දනාව මහත්ඵල මහානිසංස දයක කුශල වන්දනාව ය.

### වැඳුම් පිදුම් කිරීමට සුදුස්සෝ

ගුණයෙන් හා වයසින් වැඩිවූවෝ වැඳුම් පිදුම් කිරීමට සුදුස්සෝ ය. වන්දනාව පූජාව සත්කාරය මහත් ඵල වීමට බාධක වූ සකල ක්ලේශයන් නිරවශේෂයෙන් මතු නූපදනා පරිද්දෙන් පුහාරණය කර ඇති නිසා ද, වන්දනා පූජා සත්කාරයන් මහත්ඵල වීමට හේතු වන ශීලාදී අපරිමිත ගුණස්කන්ධයකින් යුක්ත වන නිසා ද තථාගතයන් වහන්සේ ලෝකයෙහි වන්දනා පූජා සත්කාරයන්ට සුදුස්සන්ගෙන් අගු වූ සේක.

"නයිමස්මිං ලොකේ පරස්මිං වා පන බුද්ධෙන සෙට්ඨො සදිසො ච විජ්ජති,

යමාහුණෙයානා අග්ගතං ගතො පුඤ්ඤත්ථිකානං විපුලඑලෙසිං"

(දක්ෂිණාවිභංග සුත්තට්ඨකතා)

"මේ ලෝකයෙහි හෝ අන් ලොවක හෝ බුදුන් වහන්සේට වඩා ශේෂ්ඨයෙක් හෝ සම වූවෙක් හෝ නැත. ඒ තථාගතයන් වහන්සේ පින් කැමති වන්නා වූ මහත් එල බලාපොරොත්තු වන්නා වූ පුද්ගලයන් විසින් පූජා සත්කාර කිරීමට සුදුසු පුද්ගලයන්ගෙන් අගු බවට පැමිණි සේක." යනු ඒ ගාථාවේ තේරුම ය.

ලෝකයෙහි පූජා සත්කාරවලට සුදුසු අනාෳ පුද්ගලයන් හට තමන් විසින් වැඳුම් පිදුම් කිරීමට සුදුසු තමන්ට වඩා උසස් පුද්ගලයෝ ද ඇත්තාහ. තථාගතයන් වහන්සේට වනාහි තමන් වහන්සේ විසින් ගරු බුහුමන් කිරීමට සුදුසු තමනට වඩා උත්තම පුද්ගලයෙක් නැත්තේ ය. සව්කෙලෙසුත් නසා සර්වඥපදපුාප්තව පුදුම කරුණක් තො වේ. බෝධිසත්ත්වයන් වහන්සේ මවුකුසින් \_\_\_ බිහි වූ කෙණෙහි ම උතුරු දිග බලා සත් පියවරක් ගමන්කොට ලෝකය බලා වදළ අවස්ථාවෙහි ද සොළොස් කපක් ආයු ඇති ක්ෂීණාශුව මහා බුහ්ම තෙමේ ද උන්වහන්සේට වැඳ "ඔබ වහන්සේ ලෝකයෙහි මහා පුරුෂයාණෝය. නුඹ වහන්සේ ලෝකයේ අගු වන සේක, ජොෂ්ඨ වන සේක, ශේුෂ්ඨ වන සේකැ "යි ඉමහත් පීතියෙන් පුකාශ කෙළේය. දිනක් තථාගතයන් වහන්සේ වෙත වේරඤ්ජ නම් මහලු බමුණෙක් පැමිණ පිළිසඳර කථා කොට මහලු බමුණන්ට ගරු බුහුමන් නො කිරීම ගැන තථාගතයන් වහන්සේට දෝෂාරෝපනය කෙළේය. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ -

"යං හි බුාහ්මණ තථාගතො අභිවාදෙයා වා පච්චුට්ඨෙයා වා ආසනෙන වා නිමන්තෙයා මුද්ධාපිස්ස විපතෙයා"

බුාහ්මණය! තථාගත තෙමේ යමකුට වදී නම්, හුනස්නෙන් නැගිට පෙරගමන් කෙරේ නම්, ආසනයෙන් නිමන්තුණය කෙරේ නම්, තල් ගෙඩියක් නටුවෙන් ගිලිහී වැටෙන්නාක් මෙන් ඔහුගේ හිස ගිලිහී වැටේය" යි වදළ සේක

සකලක්ලේශ පුහාණයෙන් පාරිශුද්ධියට පැමිණ සිටින්නා වූ ද ශීලාදි අනේක ගුණයන් ගෙන් යුක්ත වන්නා වූ පසේබුදුවරු හා රහත්හු ද ඖදරික ක්ලේශයන් පුහාණය කර සිටින සෝවාන් සකෘදගාමී අනාගාමි ආයා ී පුද්ගලයෝ ද වැඳුම් පිදුම් කිරීමට සුදුස්සෝ ය. ගිහිගෙය හැර පැවිදි බිමට බැස සාමණේර ශීල උපසම්පද ශීලයන් ඇතුළු ගුණ ධර්ම රක්නා වූ පෘථග්ජන පුද්ගලයෝ ද සිල් රක්නා උපාසකෝපාසිකාවෝ ද මාපියෝ ද සිල් රක්නා තාපසවරු ද වැඩි මහල්ලෝ ද වැඳුම් පිදුම්වලට සුදුස්සෝ වෙති.

### වැඳිය යුතු පිළිවෙල

ලොවුතුරා බුදුන් වහන්සේට සැමදෙනා විසින් ම වැඳිය යුතු ය. වයසින් කොතෙක් වැඩිවුව ද ගිහියා විසින් බාල පැවිද්දට වැඳිය යුතුය. පැවිද්දන් විසින් ගිහි මා පියන්ට නො වැඳිය යුතුය. ගිහි මාපියන් විසින් පැවිදි දරුවන්ට වැඳිය යුතුය. වයසින් වැඩි වුව ද සාමණේරයන් විසින් වයසින් අඩු උපසම්පන්නයන්ට වැඳිය යුතුය. උපසම්පන්නයන් විසින් උපසම්පදවේ වයස අනුව වැඳීය යුතුය. වයසින් අඩුවුව ද කලින් උපසම්පදව ලැබූ හිකුපුවට පසුව උපසම්පදව ලත් හිකුපුව විසින් වැඳිය යුතුය. බාලයා රහත් වුව ද වැඩිමහළු පෘථග්ජන හිකුපුවට වැඳිය යුතු ය. ගරු බුහුමන් කළ යුතු ය.

එක් සමයෙක්හි තථාගතයන් වහන්සේ මහසඟන පිරිවරා විසාලා මහනුවර සිට සැවැත් නුවර බලා වැඩම කළ සේක. එසමයෙහි ෂට් වර්ගික භිඤුන්ගේ අතවැසි භිඤූහු පළමුවෙන් විහාරයට වැද මේවා අපගේ උපාධානයයන්ටය, මේවා අපගේ ආචායාශීයන්ටය, මේවා අපට ය කියා සඟසතු සෙනසුන් වෙන් කර ගත්හ. නිදන අසුන් වෙන්කර ගත්හ. එකල්හි ශාරිපුතු ස්ථවිරයන් වහන්සේ බුදුපාමොක් මහසඟන පසු පසින් වැඩම කොට ආවාසයක් නො ලැබ සැතපීමට අසුනක් නො ලැබ ගසක් මුල වැඩහුන් සේක. තථාගතයන් වහන්සේ රාතියේ අවසාන භාගයේ නැගිට කැස්සාහ. සැරියුත් මහ තෙරණුවෝ ද කැස්සාහ. තථාගතයන් වහන්සේ "මෙහි කවරෙක්ද "යි වදළ සේක. "ස්වාමීනි, මම ශාරිපුතුයෙමි" යි සැරියුත් හිමියෝ කීහ. "තෙපි මෙහි කුමට සිටින්නහුද "යි වදළ කල්හි සැරියුත් හිමියෝ කරුණ තථාගතයන් වහන්සේට සැලකළහ.

තථාගතයන් වහන්සේ ඒ කරුණෙන් භිඤු සංඝයා රැස් කරවා "මහණෙනි, සවග මහණුන්ගේ ගෝලයෝ බුදුපාමොක් මහසඟනට ඉදිරියෙන් ගොස් ආවාස වෙන් කර ගනිත්ය, සයනාසන වෙන් කර ගනිත් ය යන මේ කරුණ සැබෑදැ"යි අසා "සැබෑය"යි භිඤූන් පිළිතුරු දුන් කල්හි, ඒ කරුණ ගැන ගර්හා කොට දහැමි කථාවක් කොට මෙසේ වදළ සේක.

"මහණෙනි, පුධානාසනය, පළමුවෙන් දෙන පැන්, පළමුවෙන් දෙන භෝජනය පිළිගැනීමට කවරෙක් සුදුසු වේ ද?"

එකල්හි බොහෝ භිඤුහු කැත්කුලයෙන් පැවිදි වූ මහණ සුදුසු ය, බමුණු කුලයෙන් පැවිදි වූ මහණ සුදුසු ය, ගෘහපති කුලයෙන් පැවිදි වූ මහණ සුදුසු ය, සෞතාන්තික භිඤුව සුදුසු ය, විනයධර භිඤුව සුදුසු ය, ධර්මකථික භිඤුව සුදුසු ය, ධාානලාභී භිඤුව සුදුසු ය යනාදීන් තම තමන් ගේ අදහස් පැවසූහ. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ තිත්තිර ජාතකය වදරා එයින් වැඩිමහල්ලන්ට ගරු බුහුමන් කළ යුතු බව දන්වා භිඤූන් අමතා,

"අනුජානාමි භික්ඛවෙ! යථාබුඩ්ඪං අභිවාදනං පච්චුට්ඨානං අඤ්ජලීකම්මං සාමීචිකම්මං අග්ගාසනං අග්ගොදකං අග්ගපිණ්ඩං"

යනුවෙන් "මහණෙනි! වැඳීම, දුටුවිට අසුනෙන් නැගිටීම, ඇඳිලි බැඳ වැඳීම, පවන් සැලීම ආදි වත් කිරීම, අගුාසනය, අගුෝදකය, අගු පිණ්ඩය යන මේවා වැඩිමහලු පිළිවෙළින් පිළිගැනීමට අනු දනිමි"යි වදළ සේක.

### තිකමුන් විසින් වැඳිය යුතු නො වැඳිය යුතු පුද්ගලයෝ

"අස ඉමෙ භික්ඛවේ! අවත්දියා, පුරෙ උපසම්පන්නෙන පච්ඡා උපසම්පන්නො අවත්දියො, අනුපසම්පන්නො අවත්දියො, නානාසංවාසකො බුඩ්ඪතරො අධම්මවාදි අවත්දියො, මාතුගාමෝ අවත්දියෝ, පණ්ඩකෝ අවත්දියෝ, පාරිවාසිකෝ අවත්දියෝ, මූලායපටිකස්සනාරහෝ අවත්දියෝ, මානත්තාරහෝ අවත්දියෝ, මානත්තචාරිකෝ අවත්දියෝ, අඛ්භානාරහෝ අවත්දියෝ, ඉමෙ බෝ භික්ඛවේ! දස අවත්දියෝ."

(චූලවග්ගපාළි සේනාසනක්ඛන්ධක)

#### තේරුම :

"මහණෙනි, මේ පුද්ගලයෝ දසදෙනා නො වැඳිය යුත්තෝය. පළමුවෙන් උපසපන් වූවහු විසින් පසුව උපසපන් වූවහුට නො වැඳිය යුතුය. අනුපසම්පන්නයන්ට නො වැඳිය යුතුය, නා නා සංවාසක අධර්දිමවාදී වැඩිමහළු හිිිිි සුවට නො වැඳිය යුතුය, පණ්ඩකයාට නො වැඳිය යුතුය, පිරිචෙස් පුරත භිඤුවට නො වැඳිය යුතුය, පණ්ඩකයාට නො වැඳිය යුතුය, පිරිචෙස් පුරත භිඤුවට නො වැඳිය යුතුය, මූලාය පටිකස්සනයට සුදුස්සාට නො වැඳිය යුතු ය, මානතට සුදුස්සාට නො වැඳිය යුතුය, මානත පුරන තැනැත්තාට නො වැඳිය යුතුය, අබ්භාන කර්මයට සුදුසුව සිටින තැනැත්තාට නො වැඳිය යුතු ය, මහණෙනි මේ දසදෙනා නො වැඳිය යුත්තෝ ය."

නො වැඳිය යුත්තනට වඳින්නා වූ භිඤුවට දුකුළා ඇවැත් වේ. මෙහි දක්වෙන පාරිවාසික, මූලායපටිකස්සනාරහ, මානත්තාරහ, මානත්තචාරික, අබ්භානාරහ පුද්ගලයෝ කවරහු ද යන වග විනය නො දත් අයට තේරුම් ගත නො හැකිය. ගුන්ථය මහත් වන බැවින් ද පොදුජනයාට එයින් වන විශේෂ පුයෝජනයක් නැති නිසා ද ඒ පුද්ගලයන් ගැන විස්තර නො කරනු ලැබේ.

"තයො මෙ භික්ඛවේ! පුග්ගලා වන්දියා: පච්ඡා උපසම්පන්නෙන පුරෙ උපසම්පන්නො වන්දියො, නානා සංචාසකො බුඩ්ඪතරො ධම්මවාදී වන්දියෝ, සදෙවකෙ හි ක් බවෙ ලොකෙ සමාරකෙ සබු හ් මකෙ සස්සමණබාහ්මණියා පජාය සදෙව මනුස්සාය තථාගතො අරහං සම්මාසම්බුද්ධො වන්දියෝ."

(චූලවග්ග සොනාසනක්ඛන්ධක)

#### තේරුම :

"මහණෙනි මේ පුද්ගලයෝ තිදෙන වැඳිය යුත්තෝ ය. පසුව උපසපන් භිඤුව විසින් පෙර උපසපන් භිඤුවට වැඳිය යුතු ය. නානා සංවාසක ධර්මවාදී වැඩිමහලු භිඤුවට වැඳිය යුතු ය. මහණෙනි දෙවියන් මාරයන් සහිත වූ බුහ්මයන් සහිත වූ ලෝකයෙහි ශුමණ බුාහ්මණයන් සහිත වූ දෙවි මිනිසුන් සහිත වූ සත්ත්ව සමූහයෙන් තථාගත අර්හත් සමාක් සම්බුද්ධයන් වහන්සේ සැම දෙනා විසින් වැඳිය යුතු වන්නාහ."

# වන්දනීය වස්තු

ජන සංගුහය පිණිස තථාගතයන් වහන්සේ ජනපද චාරිකාවෙහි වැඩම කළ කල්හි සැවැත් නුවර වාසීනු සුවඳමල් ආදී පුජාවස්තූත් ගෙන දෙව්රම් වෙහෙරට පැමිණ සර්වඥයන් වහන්සේ නොදක, ඒ වස්තූන් පුදන්නට කෙනකු හෝ තැනක් නැතිව බුදුන්වහන්සේ වැඩ වසන ගඳකිළිය දොරකඩ බිම හෙළා යන්ට වූහ. එයින් ඔවුනට සතුටක් ලබන්නට නො හැකි විය. අනේපිඬු මහසිටාණෝ ඒ බව දක ලෝකනාථයන් වහන්සේ පෙරලා පැමිණි පසු ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ වෙත ගොස් "ස්වාමීනි! සමාක් සම්බුද්ධයන් වහන්සේ ජනපද චාරිකාවෙහි වඩනා කල්හි මේ විහාරය හිස් වන්නේය. සුවඳ මල් ආදිය ගෙන පිදීම සඳහා පැමිණෙන සැදුහැවතුන්ට ඒවා පිදීමට තැනක් නැත්තේ ය. ඒ බව තථාගතයන් වහන්සේට සැලකොට මෙහි පූජනීය සථානයක් කළ හැකිද නො හැකිද කියා උන් වහන්සේගෙන් දුනගනු මැනව"යි සැල කළහ. සිටුතුමාගේ ඉල්ලීම පරිදි අනඳ මහ තෙරුන් වහන්සේ සුදුසු අවස්ථාවක් බලා මහා කාරුණිකයන් වහන්සේ වෙත එළඹ "ස්වාමීනි! භාගාවතුන් වහන්ස! චෛතා කොතෙක් වන්නේද"යි

විචාළහ. "ආනන්දය, චෛතා තුනක් ඇත්තේය"යි තථාගතයන් වහන්සේ වදළහ. "ස්වාමීනි, ඒවා කවරහුද" යි පිළිවිසූ කල්හි ''ශාරීරික චෛතාය, පාරිභෝගික චෛතාය, උද්දේශික චෛතාය යන මේවාය" යි වදළ සේක. එකල්හි ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ "ස්වාමීනි! නුඹ වහන්සේ ජීවමාන කල්හි චෛතාා කළ හැකිද "යි පිළිවිසූහ. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ -

"අනන්ද, සාරීරිකං න සක්කා. තුසද්හි බුද්ධානං පරිනිබ්බුතකාලෙ හොති. උද්දෙසිකං අවත්ථුකං මමායනමත්තමෙව හොති. බුද්ධෙහි පන පරිභුත්තො මහාබොධි බුද්ධෙසු ධරන්තෙසු පරිනිබ්බුතෙසු' පි චෙතියමෙව."

යනුවෙන් "ආනන්දය! ශාරීරික චෛතා නො කළ හැකිය. එය බුදුවරුන් පිරිනිවි පසු ඇති වේ ය. උද්දේශික චෛතායට ශාරීරික පාරිභෝගික වස්තුවක් නැත. එය සිතින් ආදරය කිරීම් මාතුය ම ය, බුදුවරුන් පරිභෝග කළ බෝධිය බුදුවරයන් ජිවමාන කල්හි ද අජිවමාන කල්හි ද චෛතාය මැ"යි වදළ සේක.

එකල්හි ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ "ස්වාමීනි! නුඹ වහන්සේ බැහැර වැඩම කළ කල්හි මේ දෙව්රම් වෙහෙර පිළිසරණ නැතියක් වන්නේ ය. මිනිසුන්ට පූජනීය ස්ථානයක් මෙහි නැත. එබැවින් මහාබෝධියෙන් බීජයක් ගෙන්වා ජේතවනද්වාරයෙහි රෝපණය කරවන්නෙමි"යි සැල කළහ. "යහපති ආනන්ද!එසේ කළ කල්හි මා මෙහි නිරතුරු වාසය කරන්නාක් වැනි වන්නේ ය" යි තථාගතයන් වහන්සේ වදළහ.

තෙරුත් වහත්සේ කොසොල් රජුටත් අතේපිඬු සිටුටත් විශාඛා උපාසිකාවටත් දත්වා ජේතවනද්වාරයෙහි වළක් කණවා මහා බෝධියෙත් එලයක් ගෙතෙනා ලෙස මුගලත් මහ තෙරුත් වහත්සේට ආරාධතා කළහ. උත්වහත්සේ යහපතැයි ගිවිස අහසින් මහ බෝමැඩට ගොස් නටුවෙන් ගිලිහී වැටෙන බෝගෙඩිය බිමට එත්නට මත්තෙන් සිවුරට ගෙන දෙව්රම් වෙහෙරට ගෙනැවිත් ආනත්ද ස්ථවිරයන්ට දුන්හ. ආනත්ද ස්ථවිරයන් වහත්සේ "අද බෝධිය රෝපණය කරමු" යි කොසොල් රජුට දන්වූහ. රජතුමා සවස් කාලයෙහි මහ පිරිවරින් සියළු උපකරණ ද ගෙන්වා ගෙන පැමිණියේ ය. අතේ පිඬු සිටුතුමා හා විශාඛාවත් ද අත් බොහෝ සැදහැවත්හු ද පැමිණියහ. තෙරුන් වහත්සේ බෝධිරෝපණ ස්ථානයෙහි රන්කටාරමක් තබවා එහි පතුල සිදුරු කරවා එහි සුවඳ කලල් පුරවා "මෙය රෝපණය කරනු මැනව" යි කියා බෝ උ. . ඵලය රජුට දුන්හ. හෙතෙමේ "මේ රජය සෑම කල්හි අප අත තිබෙන්නේ නැත. මා රෝපණය කළ හොත් රජය හිමි කර ගත් අතිකක විසින් අනාගතයේ මේ පුජනීය වස්තුව විනාශ කරන්නටත් බැරි නැතය"යි සිතා බෝ ඵලය අනේපිඬු සිටුතුමා අත තැබීය. සිටතුමා එය රත්කටාරමෙහි රෝපණය කෙළේය. එකෙණෙහි නැගී පනස් රියන් උස් කඳ ඇති සතර දිගට හා උඩට පනස් රියන් අතු ඇති මහාබෝරුකක් විය. ඒ පුාතිහායාීය දුක පැහැදුනා වූ රජතෙමේ රත්රිදී කල අටසියයක සුවඳ පැත් පුරවා මල් පොකුරු තබා බෝධිය වටා තැබවීය. සත්රුවන් වේදිකාවක් කරවීය. රන් මිශු වැලි බෝධිය වටා විසිර විය. පුාකාරයක් කරවා සත්රුවන් දොරටුහල් කරවීය. ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ තථාගතයන් වහන්සේ වෙත එළඹ "ස්වාමීනි! නුඹ වහන්සේ මහාබෝධිමූලයේ: සමවන් සමාපත්තීන්ට මා රෝපණය කළ බෝරුක මුල ද වැඩහිඳ මහජනයාට යහපත පිණිස සමවැදුන මැනවැ"යි ආරාධනා කළහ. "ආනන්දය! මා මහබෝමැඩ සමවන් සමවත්වලට සමවැද හිඳීම දරිය හැකි අන් බිමක් නැතැය"යි බුදුන් වහන්සේ වදළ සේක. ''එසේ තුම් ස්වාමීති! මහජනයාට හිත පිණිස මේ බිමට දරිය හැකි පමණ සමවත්වලට සමවදිමින් මේ බෝධිය පරිභෝග කරන eස්ක්වා"යි ආරාධනා කළහ. බුදුන් වහන්සේ එක් රැයක් සමාපත්ති වලට සමවඳිමින් එහි වැඩ සිට බෝධිමූලය පරිභෝග කළ සේක. ආතන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ විසින් රෝපණය කරවු බැවින් ඒ බෝධිය ආනන්ද බෝධි නමින් පුකට විය. උන්වහන්සේ කෝශල රාජාදීන්ට දන්වා මහත් වූ බෝධිපූජාවක් ද කරවූහ. ඒ බෝධිපූජාව නිමිත්ත කොට තථාගයන් වහන්සේ කාලිංගබෝධි ජාතකය වදළ ලස්ක.

#### චෛතු තුන් වර්ගය

ඉහත දක්වූයේ කාලිංගබෝධි ජාතකයේ නිදන කතාව ය. එහි දක්වෙන පරිදි ශාරීරික චෛතාය, පාරිභෝගික චෛතාය, උද්දේශික චෛතාය යි චෛතා තුන් වර්ගයක් ඇත්තේ ය. මේ චෛතා තුන් වශීය නියම කර ඇත්තේ බුදුරදුන් නැති කල්හි උන්වහන්සේට කරන වැඳුම් පිදුම් ඒ චෛතායන්ට හෝ චෛතා ස්ථානයන්හි හෝ කිරීම පිණිස ය. චෛතා යනු සංස්කෘත වචනයකි. පාළි වචනය චේතිය යනුයි. එහි තේරුම වැඳුම් පිදුම් කිරීමට සුදුසු දෙය යනුයි. පිරිනිවන් පා වදළ භාගාවතුන් වහන්සේගේ ශීූ දේහය ආදහනය කිරීමෙන් පසු ඉතිරි වූ ශාරීරික ධාතූන් උන්වහන්සේ ගේ ශාරීරික කොටස් ම වන බැවින් ඒවා ද තථාගතයන් වහන්සේට මෙන් ම වැඳුම් පිදුම් කිරීමට ගරු බුහුමන් කිරීමට සුදුසු ය. ඒ ධාතූන් වහන්සේලා තැන්පත් කොට කරන ස්ථූප ද එසේ ම වැඳුම් පිදුම් කිරීමට සුදුසු බැවින් ශාරීරික චෛතාා නම් වේ. බුදුන් වහන්සේ විසින් පරිභෝග කළ ශීු මහා බෝධීන් වහන්සේ ද පාරිභෝගික චෛතාාය ය. ශීු මහා බෝධීන් වහන්සේ ගේ ශාඛාවන්ගෙන් හා බීජයන්ගෙන් ද ඇති වූ බෝධි වෘඤයෝ ද පාරිභෝගික චෛතායෝ ය. ඒ පරම්පරාවට අයත් සකල බෝධි වෘඤයෝ ම ද පාරිභෝගික චෛතා වශයෙන් පළකනු ලැබෙත්. තථාගතයන් වහන්සේ පරිභෝග කළ පාතු චීවරාදී වස්තූන් ද පූජනීයයෝ ය. ඒවා තැන්පත් කොට කරන ලද චෛතායෝ ද පාරිභෝගික චෛතායෝ ය. ශාරීරික පාරිභෝගික වස්තු නො පිහිටුවා බුදුරජාණන් වහන්සේ වෙනුවෙන් කරන පූජාසක්කාර කිරීම පිණිස පිළියෙළ කැරුණු පුතිමා හා ස්ථූපයෝ උද්දේශික මෛතායෝ ය. "බුද්ධපටිමා උද්දිස්සක චේතියං" යනුවෙන් බුද්දකපාඨ අටුවාවෙහි බුද්ධ පුතිමාව උද්දේශික චෛතා බව දක්වා තිබේ. පුලිනුප්පාදකත්ථෙරාපදන, පුලිනථූපියත්ථෙරාපදන යනාදිය අනුව බලන කල්හි ශාරීරික පාරිභෝගික වස්තු නො පිහිටුවා බුදුන් වහන්සේ උදෙසා කරන ස්ථූපයත් උද්දේශික චෛතාය වශයෙන් පිළිගත යුතුය. ශාරීරික පාරිභෝගික වස්තූන් පිහිටුවා කරන ස්ථූපයෝ ඒ වස්තූන්ගේ පූජනීය භාවය නිසා මෛතාාය වෙති. ඒ වස්තූන් නැතිව කරන බුදු පිළිම හා ස්ථූප මේ බුදුන් වහන්සේගේ පුතිමාව ය, මේ බුදුන් වහන්සේ උදෙසා කළ ස්ථූපය කියා මහජනයා කරන ගෞරවාදරය නිසා චෛතා වේ. "උද්දේසිකං අවත්ථුකං මමායනමත්තමේව හොති" යන දේශතා පාඨයෙන් දූක්වෙන්නේ ඒ අදහස ය. ඇතැම්හු ඒ පාඨය වරදවා තේරුම් කරමින් ''උද්දේශික චෛතාාය කියා වස්තුවක් නැත. එබැවින් බුදුපිළිමය උද්දේශික මෛතා නො වේය"යි ජනයා මුළා කෙරෙති. චෛතායක් වන්නට වස්තුවක් තිබිය යුතු

ම ය. වස්තුවක් නැතහොත් චෛතායක් ද නැත. වස්තුවක් නැතිව චෛතායක් කීම තේරුමක් නැති පිස්සු කථාවකි. "උද්දේසිකං අවත්ථුකං" යන පාඨයෙන් දක්වෙන්නේ උද්දේශික චෛතායට ශාරීරික පාරිභෝගික වස්තුවක් නැති බවය. කියන ලද චෛතාා තුන් වර්ගය බුදුවරුන් පිළිබඳ චෛතායයෝ ය. ධර්ම චෛතාය කියා තවත් චෛතායක් ඇත්තේ ය. දහම් පොත් පත් තැන්පත් කොට කරන ස්ථූපය ධර්ම චෛතාය ය. දහම් පොත් ම ද ධර්ම චෛතා වශයෙන් සලකනු ලැබේ. මෙකල බෞද්ධයන් චෛතාය යන නම වාවහාර කරන්නේ ස්ථූපවලට පමණෙකි.

## චෛත වන්දනාව

චෛතා වන්දනාව හා පූජාව යන දෙයාකාරයකින් කළ හැකි ය. දගැබ බුදු පිළිම බෝරුක් චෙත ගොස් බුදුන් වහන්සේ සිහිකොට බුදුගුණ සිහිකොට බුදුනට වැඳීමක් පිදීමක් වශයෙන් ඒ තැන්වලදී වැඳුම් පිදුම් කිරීම එක් කුමයකි. එසේ වඳින්තනුට බුදුරදුන්ට වත් කිරීමේ සිතින් ම මලසුන් පිරිසිදු කිරීම්, මළු හැමදීම්, කසළ ඉවත් කිරීම්, තණ ආදිය ඉවත් කිරීම්, චෛතා පවිතු කිරීම්, බෝරුක්වලට පැන් වත්කිරීම් ආදී වත් කළ හැකි ය. එසේ කරන්තනුට ඇති වන කුසල් කෙළින් ම බුදුරදුන් අරමුණු කොට ඇති වන බැවින් වඩා උසස් වේ.

මේ බුදුරදුන්ගේ ධාතු පිහිටි චෛතායෙක, බුදු රදුන් පරිභෝග කළ වස්තුවෙක, බුදුරදුන් ගේ පිළිරුවෙකැ යි සලකා ඒ චෛතාවලට වැඳුම් පිදුම් කිරීම අනිත් කුමය ය. එසේ වැඳුම් පිදුම් කරන්නවුන්ට ඇතිවන කුශලය චෛතායෙන් අරමුණු කොට ඇති වන්නක් බැවින් පළමු කුමයෙන් ඇතිවන කුශල් තරම් උසස් නැත. එහෙත් ඒවා සුලු කොට නො සිතිය යුතු ය. ඒවාත් තිුවිධ සම්පත්තිය සලසා දෙන කුසල් ය.

"යෙහි කෙචි ආනන්ද, චෙතිය චාරිකං ආහිණ්ඩන්තා පසන්නචිත්තා කාලං කරිස්සන්ති සබ්බෙ තෙ කායස්ස හෙද පරම්මරණා සුගතිං සග්ගං ලොකං උපපජ්ජිස්සන්ති."

යනුවෙන් "ආනන්දය, චෛතා වන්දනාවෙහි අවිදින්නා වූ යමෙක් පහන් සිතින් කලුරිය කෙරෙත් ද ඔවුහු මරණින් මතු ස්වර්ග ලෝකයෙහි උපදතාහ"යි මහ පිරිතිවත් සුතුරෙහි වදරා ඇත්තේ ය. චෛතා වත්දතාව කරත තැතැත්තත් විසිත් බොහෝ පින් සිදු කර ගැනීමට තම් වත්දතා කිරීම් මාතුයෙන් තො තැවතී මලසුත් පිරිසිදු කිරීම් ඇමදීම් චෛතා පිරිසිදු කිරීම් ආදියත් කළ යුතු ය.

"අසුක විහාරෙ චෙතියං වන්දිස්සාමීති නික්ඛමිත්වා පසන්නචිත්තා අන්තරා කාලං කරොන්තා පි අනන්තරායෙන සග්ගෙ පතිට්ඨහිස්සන්ති."

යනුවෙන් අසවල් විහාරයේ චෛතා වඳින්නෙමැ යි නික්ම ගොස් පහන් සිතින් අතරමග කලුරිය කරන්නෝ ද වැරදීමක් නැතිව ස්වර්ගයෙහි උපදනාහ යි මහාපරිනිබ්බාන සුත්තට්ඨකථාවෙහි දක්වා ඇත්තේ ය.

### සම්බුද්ධ පරිනිර්වාණය

ශීූ දේහය ජරපත් වී දෙවි මිනිසුන්ට අපිුය වන්නට කලින් පරමායුෂයෙන් පසෙන් කොටසක් ශේෂව තිබියදී පිරිතිවීම ලොව්තුරා බුදුවරයන්ගේ ස්වභාවයකි. ජන්මයෙන් අසු වැන්න වූ සම්බුද්ධත්වයට පැමිණීමෙන් පන්සාලිස් වැන්න වූ වසරෙහි අප භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ විසාලා මහනුවර සමීපයෙහි වූ බේලුව නම් ගමෙහි අන්තිම වරට වස් එළඹුණ සේක. එහිදී උන් වහන්සේට ඉතා බලවත් මාරාන්තික රෝගයක් හට ගත්තේ ය. බලවත් දුඃඛ වේදනාව ද ඇති විය. උන් වහන්සේ ඒ වේදනාවන්ට අනුකූලව කෙඳිරීමක් ඒ මේ අත පෙරළීමක් නො කොට සිහිණුවණින් සියළු වේදනා ඉවසූ සේක, ආබාධය පිරිනිවීමට තරම් බලවත් වුව ද ''තමන් වහන්සේගේ උපස්ථායකයනට නො දන්වා භිඤු සංඝයාට නො දන්වා පිරිනිවීම නුසුදුසුය"යි සිතා වදරා ආබාධය වීයාීයෙන් යටපත් කොට ජිවිතය පවත්වා ගැනීමට සිතා ගත්හ. ඉක්බිති උන්වහන්සේ බුදු වන දිනයෙහි මහ බෝ මැඩදී විදර්ශනා කළ අයුරු රූපසත්තක අරූපසත්තක කුමයෙන් විස්තර වශයෙන් නාම රූපයන් විදර්ශනා කොට ඒ විදර්ශනාවේ බලයෙන් ශාරීරික වේදනා දුරු කොට ඉදිරියට දසමසක් ගත වන තුරු ඒ වේදනාවන් නැවත ඇති නො වන පරිදි සමාපත්තියට සමවන් සේක. එයින් රෝගය සුව විය.

සුවය ලැබීමෙන් පසු තථාගතයන් වහන්සේ විහාරයෙන් තික්ම විහාරච්ඡායාවෙහි පනවත ලද අසුනෙහි වැඩහුන් සේක. ආතන්ද ස්වාමීන් වහන්සේ උන් වහන්සේ වෙත එළඹ වැඳ ''ස්වාමීනි! භාගාවතුන් වහන්ස! දුන් නුඹ වහන්සේට සනීප පෙනේ. නුඹ වහන්සේ ගේ රෝගය නිසා මාගේ ශරී්රය ද තද වී බර වී ගියේය. මට දිශා පවා තේරුම් ගත තො හැකි වී ගියේය. සතිපට්ඨාතාදි ධර්ම තො වැටහී ගියේය. ස්වාමීනි! මට සැනසිල්ලට කරුණක් තිබුණේ පිරිනිවීමේ ලකුණක් වශයෙන් නුඹ වහන්සේ විසින් භිකුෂු සංඝයා අරභයා යම් කිසිවක් නො වදළ බව පමණෙකැ"යි සැල කළහ. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ ''ආනන්දය. භිඤු සංඝයා හට මාගෙන් බලාපොරොත්තු වන්නට දෙයක් නැත. ආනන්දය! ගුරුමුෂ්ටිය වශයෙන් කිසිවක් ඉතිරි නො කොට සියල්ලෙන් සම්පූර්ණ කොට ම මා විසින් ධර්මය දේශතා කර ඇත්තේ ය. මාගේ ගුරු මුෂ්ටිය දීමක් නැත. ආනන්දය! භිඤු සංඝයා ගැන යම්කිසි පුකාශයක් කිරීමට ඇති වන්නේ මේ සංඝයා සැම කල්හි මා විසින් ම පරිහරණය කළ යුතුය, යන අදහස ඇතුනොත් ය. එබඳු අදහසක් තථාගතයන්ට නැතය''යි වදල සේක. ඉක්බිති ''ආනන්දය, දනට මම දිරු සිරුරු ඇති මහල්ලෙක් වෙමි. අසූ අවුරුදු වියට පැමිණ සිටිමි. ආනන්දය! දිරූ රියක් බන්ධනවලින් පවත්වන්නාක් මෙන් මම ද මේ දිරූ කය අර්හත්ඵල සමාපත්ති බලයෙන් පවත්වමි. ආනන්දය! යම් විටෙක තථාගත තෙමේ නිවන අරමුණු කොට ඇති චිත්ත සමාධියෙන් වාසය කෙරේ ද එසමයෙහි තථාගතයන්ගේ කයට පහසු වන්නේය. ආනන්දය! එ බැවින් තෙපි ද තමාට තමා ම පිහිට කොට වෙසෙව්" යයි ද අනුශාසනය කළ සේක.

තථාගත පරිතිර්වාණයට සමීපව ඇති මේ කාලයේ දී සැරියුත් මුගලත් දෙදෙනා වහන්සේ ද පිරිනිවත් පා වදළහ. තථාගතයන් වහන්සේ උන් වහන්සේලාගේ ධාතුන් පිහිටුවා චෛතායන් කරවා රජගහ නුවරින් බික්සඟන හා නික්ම ගොස් ගංගා නදී තී්රයට පැමිණ එහිදී සැරියුත් මුගලන් දෙදෙනා වහන්සේගේ පරිතිර්වාණය පිළිබඳ ධර්ම දේශනයක් කොට එයින් නික්ම විසාලා මහනුවරට වැඩවදරා පසු දින ආනන්ද ස්ථවිරයන් හා චාපාලචේතිය නම් විහාරයට පැමිණ එහි වැඩ හිඳ විසල් පුරය හා ඒ සමීපයේ පිහිටි විහාරවල රමණීය භාවය වදරා ''යමකු විසින් සතර සෘද්ධිපාදයන් මනා කොට වඩනා ලද නම් ඔහුට කල්පයක් වුව ද එයටත් වැඩි කලක් වුව ද ජීවත් විය හැකි ය. ආනන්දය! තථාගතයන් විසින් සතර සෘද්ධිපාදයෝ මනා කොට වඩනා ලදහ, ආනන්දය! එ බැවින් තථාගතයන්ට කැමති නම් කල්පය ම වුව ද එයට වැඩි කලක් වුව ද ජීවත්විය හැකි ය'' යි වදළ සේක. ඒ අවස්ථාවේ දී මාර බාධාව නිසා ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේට බුදුන් වහන්සේගේ අදහස තේරුම් ගත හැකි නො වීය. එ බැවින් උන් වහන්සේ ලෝකානුකම්පාව පිණිස කල්පය මුළුල්ලෙහි වැඩ සිටිනා ලෙස තථාගතයන් වහන්සේට ආරාධනා නො කළහ. ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ තථාගතයන් වහන්සේ සමීපයෙන් ඉවත් වූ පසු මාරයා පැමිණ පිරිනිවන් පානා ලෙස ඇරයුම් කෙළේ ය. එකල්හි ම තථාගතයන් වහන්සේ -

"අප්පොස්සුක්කො ත්වං පාපිම! හොහි, න චිරං තථාගතස්ස පරිනිබ්බානං භවිස්සති. ඉතො තිණ්ණං මාසානං අච්චයෙන තථාගතස්ස පරිනිබ්බානං භවිස්සති."

"පාපී මාරය! තුඹ වෙහෙස තොවත්ත. වැඩි කල් තො ගොස් මෙයිත් තෙ මසකට පසු තථාගතයත් වහත්සේගේ පිරිතිවීම වන්නේය"යි වදළ සේක. ඉක්බිති තථාගතයත් වහත්සේ තෙමසකින් ඔබ ජීවත් වීමේ අදහස හළ සේක. එකෙණෙහි මහ පොළොව කම්පිත විය. හාත්පස අහසෙහි අකුණු පුපුරත්තට විය. ආනත්ද ස්ථවිරයත් වහත්සේ තථාගතයත් වහත්සේ වෙත එළඹ භූමිකම්පාවට හා හෙත පිපිරීමට හේතු විචාළහ. තථාගතයත් වහත්සේ එයට හේතු වදළ කල්හි ආනත්ද ස්ථවිරයත් වහත්සේ මහත් සංවේගයට පැමිණ -

"තිට්ඨතු භන්තෙ භගවා කප්පං තිට්ඨතු සුගතො කප්පං, බහුජන හිතාය බහුජන සුබාය ලොකානුකම්පාය අත්ථාය හිතාය සුබාය දෙව මනුස්සානං."

යනුවෙන් ලෝකානුකම්පාව පිණිස කල්පය මුළුල්ලෙහි වැඩ සිටින ලෙස තථාගතයන් වහන්සේට ආරාධනය කළහ. උන් වහන්සේ එය පුතික්ෂේප කොට ආනන්ද ස්ථව්රයන් වහන්සේට ශෝකය සන්සිඳවා ගැනීමට කරුණු ද වදරා තථාගතයන් වහන්සේ තෙමසකින් පිරිතිවන් පානා බව වදළහ. ඉක්බිති තථාගතයන් වහන්සේ මහා වනයෙහි කුටාගාර ශාලාවට වැඩම කොට භිඤු සංඝයා රැස් කරවා සර්වඥ ශාසනයාගේ චිරස්ථිතිය පිණිස තමන් වහන්සේ විසින් විශේෂයෙන් දන දේශනය කළ සතිපට්ඨාන සතරය, සමාක් පුධාන සතරය, සෘද්ධිපාද සතරය, ඉන්දිය පසය, බල පසය, බෝධාග සතය, ආයා අෂ්ටාංගික මාර්ගයය යන මේ ධර්ම මතාව උගෙන පුරුදු කළ යුතු බව වදරා ධර්මානුශාසනා කොට තෙමසකින් තමන් වහන්සේ පිරිතිවන් පානා බව ද වදළ සේක.

ඉක්බිති භාගාවතුන් වහන්සේ වේසාලි පුරයෙහි පිඬු පිණිස හැසිර පස්වරු කාලයේ වේසාලියෙන් නික්ම වේසාලි පුරය දෙස හැරී බලා ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ අමතා මේ මගේ අන්තිම වරට වේසාලි නගරය දකීම යයි වදළ සේක. විසල් පුර වැසි ලිච්ඡවීහු එහි නාගාපලොකිත චේතිය නමින් චෛතායක් කරවා වැඳුම් පිදුම් කළහ.

ඉක්බිති බුදුරජාණන් වහන්සේ මහා සංඝයා ද කැටුව භණ්ඩගුාමයට වැඩ එහි වෙසෙමින් ශීල සමාධි පුඥාවන් පිළිබඳව බොහෝ දම් දෙසමින් වාසය කොට එයින් නික්ම හස්තිගාම ආමුගුාම ජම්බුගුාම යන ගම් වලට ද වැඩම කර ඒවා පසු කොට භෝග නගරයට පැමිණ ආනන්ද චෛතාා නම් වෙහෙරෙහි වෙසෙමින් භිඤුන් අමතා "චත්තාරො මෙ භික්ඛවෙ! මහාපදෙසෙ දෙසිස්සාමී" යනාදීන් සතර මහා අපදේශයන් වදළ සේක. සතර මහා අපදේශ නම් නියම බුද්ධ ධර්මය කුමක් ද යන බව තේරුම් කර ගැනීමට උපකාර වන උපදේශ සතරෙකි. තථාගතයන් වහන්සේ ආනන්ද චෛතාාය නම් විහාරයෙහි හිඳ ශීල සමාධි පුඥාවන් පිළිබඳව ම බෙහෙවිත් දම් දෙසමිත් වැඩ සිට මහා සංඝයා හා පාවානුවර කර්මාරපුතු චුන්දගේ අඹ උයනට වැඩම කළ සේක. ඒ බව ඇසු චුන්ද තථාගතයන් වහන්සේ වෙත එළඹ දහම් අසා පසු දින සිය නිවසෙහි දන් පිළිගන්නා ලෙස ආරාධනය කෙළේය. තථාගතයන් වහන්සේ ඔහුගේ ආරාධනාව පිළිගත් සේක. චුන්ද තථාගතයන් වහන්සේ විසින් තමාගේ ආරාධනාව ඉවසා වදළ

බව දුන පසුදින සිය නිවසෙහි පුණිත බාදා භෝජායන් හා සූකර මද්දවය ද පිළියෙල කොට මහා සංඝයා සහිත භාගාවතුන් වහන්සේ වැඩම කරවා තථාගතයන් වහන්සේගේ නියමය පරිදි සුකරමද්දවය සහිත දනය තථාගතයන් වහන්සේටත් ඉතිරි ඛාදා භෝජායන් භිකුෂු සංඝයාටත් පිළිගැන්වීය. වළඳා අවසානයෙහි කර්මාරපුතු චුන්ද හට දහම් දෙසා තථාගතයන් වහන්සේ ඉන් තික්මුණු සේක. එය තථාගතයන් වහන්සේ පිරිතිවන් පාතා දිනය ය. තථාගතයන් වහන්සේ බේළුව ගමෙහි වස් එළඹ විසූ . කාලයේ උන්වහන්සේට ඇතිවූ ලෝහිත පක්ඛන්දිකා නම් වූ දරුණු අතීසාර රෝගය සමවත් බලයෙන් යටපත් කළ කාලය ඒ දිනට අවසන් විය. එ බැවින් ඒ රෝගය එදින නැවත මතු විය. කර්මාර පුතු චුන්ද විසින් පිළියෙළ කර පිළිගැන්වූ සිනිඳු ඕජාවත් ආහාරය වළඳා සිටි නිසා තථාගතයන් වහන්සේට තරමක පහසුවක් ඇති විය. උන් වහන්සේ පිරිනිවීමට බලාපොරොත්තු වන කුසිනාරා නුවර බලා ගමන ආරම්භ කළ සේක. රෝග බලය නිසා දශබල ධාරීන් වහන්සේ ගේ දේහබලය සීසුයෙන් පිරිහෙන්නට විය. එ බැවිත් උන් වහන්සේට කුසිනාරා නුවරට වඩනා අතර මඟ පස් විසි තැනක වැඩ සිට විඩා සන්සිඳුවා ගැනීමට සිදුවිය. උන් වහන්සේ පා ගමනින් ම තුන් ගව් මග ගෙවා සන්ධාා කාලයේ කුසිනාරා නුවර මල්ලරජුන්ගේ උපවත්තන නම් වූ සල් උයනට වැඩ වදළ ලස්ක.

ඉක්බිති තථාගතයන් වහන්සේ ආනන්ද ස්ථවිරයන් අමතා "ආනන්දය! ක්ලාන්ත වෙමි, සැතපීම සඳහා යමක ශාලා වෘසෂයන් අතර උතුරු දෙසට හිස සිටින පරිදි ඇඳක් පිළියෙල කරව"යි වදළ සේක. ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ එසේ කළහ. භාගාවතුන් වහන්සේ දකුණු පසට හැරී එහි සිංහ ශෙයාාවෙන් සයනය කළ සේක. තථාගතයන් වහන්සේ ගේ පරිනිර්වාණය සිදුවන බව කලින් පුසිද්ධියට පැමිණ තිබූ බැවින් බොහෝ හිකුුහු එහි පැමිණ සිටියහ. දස දහසක් සක්වළවලින් බොහෝ දිවා බුහ්මයෝ ද තථාගතයන් වහන්සේ දක්නට පැමිණියෝ ය. එදින සල් වනයෙහි සැම ගසක ම මල් පිපී තිබිණ. තථාගතයන් වහන්සේගේ ශරීරය මත සල් මල් පතනය වන්නට විය. දිවා බුහ්මයෝ ද මල් හා සුවඳ සුණු හෙලමින් ද දිවා සංගීත පවත්වමින් ද දිවා තුයාීයන්

වාදනය කරමින් ද මහත් වූ පූජාවක් පැවැත් වූහ. දසදහසක් සක්වලින් පැමිණි ගණනින් පුමාණ කළ නොහෙන සක්වළ පුරා පැතිර සිටි දිවා බුහ්ම සමූහයා විසින් පවත්වන මහා පූජාව බලා තථාගතයන් වහන්සේ ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ අමතා මෙබඳු පූජාවක් පැවැත්වීම තථාගතයන් වහන්සේට උත්තම පූජාවක් කිරීම නො වන බවත් ධර්මයට අනුව පිළිපැදීම ම තථාගතයන් වහන්සේට කරන උත්තම පූජාව බවත් වදළ සේක.

ඉක්බිති ආතත්ද ස්ථවිරයත් වහන්සේ "භාගාවතුන් වහන්ස! පෙර ඒ ඒ පළාත්වල වස් වැස නිම වූ මනවඩන්නා වූ බොහෝ භිඤුනු තථාගත දර්ශනය සඳහා පැමිණෙන්නාහ. එයින් අපි ඒ මනෝහාවතීය භිඤූන් දක්නට ද ඇසුරු කරන්නට ද ලැබූයෙමු. නුඹ වහන්සේ ගේ ඇවෑමෙන් මනෝහාවනීය භිඤූන් දක්නට තො ලබන්නෙමුය" යි තථාගතයන් වහන්සේට සැලකළහ. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේට දර්ශතීය මනෝහාවනීය අත් දෙයක් දක්වීම සඳහා මෙසේ වදළ සේක.

"චත්තාරිමානි ආනන්ද! සද්ධස්ස කුලපුත්තස්ස දස්සනීයානි සංවෙජනීයානි ඨානානි. කතමානි චත්තාරි?

ඉධ තථාගතො ජාතොති ආනන්ද! සද්ධස්ස කුලපුත්තස්ස දස්සනීයං සංවේජනීයං ඨානං.

ඉධ තථාගතො අනුත්තරං සම්මා සම්බොධිං අභිසම්බුද්ධොති ආනන්ද! සද්ධස්ස කුලපුත්තස්ස දස්සනීයං සංවේජනීයං ඨානං.

ඉධ තථාගතෙන අනුත්තරං ධම්මචක්කං පවත්තිතන්ති ආනන්ද! සද්ධස්ස කුලපුත්තස්ස දස්සනීයං සංවේජනීයං ඨානං

ඉධ තථාගතො අනුපාදිසෙසාය නිඛ්බාන ධාතුයා පරිනිඛ්බුතොති ආනන්ද! සද්ධස්ස කුලපුත්තස්ස දස්සනීයං සංවේජනීයං ඨානං.

ඉමානි බො ආනන්ද! චත්තාරි සද්ධස්ස කුලපුත්තස්ස දස්සනීයානි සංවේජනීයානි ඨානානි."

තථාගතයන් වහත්සේ උපත් තැන ය, සමාාක් සම්බුද්ධත්වයට පැමිණි තැනය, දම්සක් පැවැත්වූ තැනය, පිරිනිවන් පා වදළ තැනය යන මේ ස්ථාන සතර දර්ශනීය සංවේජනීය ස්ථාන වන බව ඒ දේශනාවෙන් දක්වන ලද්දේය. ශුද්ධාවත් හිකුු භිකුුණි උපාසකෝපාසිකාවන් ඒ ස්ථානයන් දක්නට යන බවත් ඉක්බිති යම් කෙනකුන් චෛතාදර්ශනය සඳහා ගොස් පහන් සිතින් කාලකිුයා කළාහු නම් ඔවුන් ස්වර්ගයෙහි උපදනා බවත් වදළ සේක.

ඉක්බිති ආතත්ද ස්ථවිරයෝ පිරිතිවීමෙත් පසු තථාගතයන් වහත්සේ ගේ ශී දේහය ගැන පිළිපදිතා ආකාරය විචාළහ. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ "ආනත්දය! තෙපි තථාගත ශරීර පූජාව ගැන වහාවෘත නො වවු. තෙපි අර්හත්වයට පැමිණීම සඳහා වීර්ය කරව්. ආනත්දය! තථාගතයන් වහන්සේ කෙරෙහි පුසත්න වූ කෂතිය පණ්ඩිතයෝ ද, බාහ්මණ පණ්ඩිතයෝ ද, ගෘහපති පණ්ඩිතයෝ ද ඇතහ. ඔවුහු තථාගතයන් වහන්සේගේ ශරීර පූජාව කරන්නාහ'යි වදළ සේක. තථාගත ශරීරය කෙරෙහි පිළිපැදිය යුතු ආකාරය විචාළ කල්හි සක්විති රජුන් ගේ ශරීරය කෙරෙහි පිළිපදිතා ආකාරයෙන් පිළිපැදිය යුතු බව හා එහි කුමයත්, සිවු මන්සන්දියක් සමීපයෙහි තථාගතයන් වහන්සේ උදෙසා ස්ථූපයක් කළ යුතු බවත්, යම් කෙනෙක් එහි සුවඳ හෝ මල් හෝ සුවඳ සුණු හෝ පුදත් නම් එයට වදිත් නම් සිත හෝ පහද ගනිත් නම් ඔවුනට එය දීර්ඝ කාලයක් සැප පිණිස වන බවත් වදළ සේක. ඉක්බිති මෙසේ ද වදළ සේක.

"චත්තාරො මෙ ආනන්ද ථූපාරහා, කතමෙ චත්තාරො? තථාගතො අරහං සම්මාසම්බුද්ධො ථූපාරහො. පච්චෙක සම්බුද්ධො ථූපාරහො. තථාගතස්ස සාවකො ථූපාරහො. රාජා චක්කවත්ති ථූපාරහොති."

"ආතත්දය මේ පුද්ගලයෝ සතර දෙන ස්ථූප තැතීමට සුදුස්සෝ ය. කවර සතර දෙනෙක් ද යත්? තථාගත අර්හත් සමාක් සම්බුද්ධයන් වහන්සේ ස්ථූප තැනීමට සුදුසුය. පුතෝක සම්බුද්ධයන් වහන්සේ ස්ථූප තැනීමට සුදුසුය. බුද්ධශාවක තෙමේ ස්ථූප තැනීමට සුදුසුය. සක්විති රජ ස්ථූප තැනීමට සුදුසුය" යනු එහි තේරුමයි. උත්තම පුද්ගලයන් උදෙසා ස්ථූප කළ යුත්තේ ඒවා කෙරෙහි සිත පහද ගෙන ඒවාට වැඳුම් පිදුම් කොට බොහෝ ජනයාට ස්වර්ග සම්පත්තිය ලැබිය හැකි හෙයිනි.

"තථාගතස්ස සාවකො ථූපාරහො" යනුවෙන් විශේෂයක් නො කොට බුද්ධශුාවකයා ස්ථූප කිරීමට සුදුසු යයි වදුරා ඇතත් එයින් අදහස් කරන්නේ සව් කෙලෙසුන් නසා රහත් වූ බුද්ධශුාවකයා ය. තථාගතයන් වහන්සේ විසින් ඒ ඒ අවස්ථාවල ස්ථූප තැනීමට නියම කර ඇත්තේ රහතුන් වෙනුවෙන් ම ය. උන් වහන්සේ සැරියුත් මුගලන් දෙනම වෙනුවෙන් ස්ථූප තැනීමට නියෝග කළහ. බාහිය දුරුචීරිය වෙනුවෙන් ස්ථූපයක් තැනීමට නියම කළහ. මහාපුජාපතී ගෝතමී මෙහෙණිය වෙනුවෙන් ස්ථූපයක් තැනවීමට නියම කළහ. පෘථග්ජන ශුාවකයකු වෙනුවෙන් තථාගතයන් වහන්සේ විසින් ස්ථූප තැනීමට නියම කළ තැනක් දක්නට නැත. ගිහියකු වන චකුවර්ති රජ ස්ථූප තැනීමට සුදුසු වන බව අනුදත් තථාගතයන් වහන්සේ සිල්වත් පෘථග්ජන භිඤුන් උදෙසා ස්ථූප තැනීමට නො අනුදත්තේ කිනම් කරුණකින් ද යන මේ පුශ්නය නඟා අටුවාවෙහි මෙසේ එයට පිළිතුරු දී තිබේ. සීලවන්ත පෘථග්ජන භිඤුන් උදෙසා ස්ථූප තැනීම තථාගතයන් වහන්සේ අනුමත කළහොත් ලක් පොළොව ස්ථූපවලින් පිරෙන්නේය. එසේ වූ කල්හි ඒවායේ අගය නැති වන්නේ ය. සක්විති රජවරු ලෝකයෙහි ඇතිවන්නේ කලාතුරකිනි. එබැවින් චකුවර්ති රජුගේ ස්ථූපය ආශ්චර්ය දෙයක් වන්නේ ය. එයට මහජනයා ගරු කරන්නේ ය. ඒ නිසා තථාගතයන් වහන්සේ සිල්වත් වූ ද පෘථග්ජන භිඤූන් උදෙසා ස්ථූප තැනීම නො අනුදත් සේක. මෙසේ කියා අවසානයෙහි පිරිනිවන් පෑ භිඤුවට මෙන් ම සිල්වත් පෘථග්ජන භිකුෂුවට ද සත්කාර කිරීම සුදුසු බව දක්වා තිබේ.

ස්ථූපාර්හ පුද්ගලයන් පිළිබඳව වූ ඒ දේශනාව ඇසීමෙන් පසු තථාගත පරිනිර්වාණය ගැන බලවත් ශෝකයක් ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේට ඇති විය. එය දරිය නො හැක්කෙන් උන් වහන්සේ විහාරයට පිවිස අගුඑ කණුවට හේත්තු වී හඬන්නට වන්හ. තථාගතයන් වහන්සේ ආනන්ද ස්ථවිරයන් ගෙන්වා ධර්ම කථාවෙන් ශෝකය සන්සිඳවා භිඤුන් අමතා ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේගේ බොහෝ ගුණ ද වදළ සේක. ඉක්බිති ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ විසින් මේ කුඩා නගරයෙහි පිරිනිවීම නො කරන ලෙස ඇයැද සිටි කල්හි කුසිනාරාව කුඩා නගරයක් නො වන බව හා සංස්කාරයන් ගේ අනිතෳ භාවය ද දක්වීම් වස් මහා සුදර්ශන සූතුය සැතපී සිටිමින් ම දේශනය කළ සේක.

ඉක්බිති තථාගතයන් වහන්සේ එදින රාතිුයේ පශ්චිම යාමයේ තථාගත පරිනිර්වාණය සිදුවන බව කුසිනාරා නුවර මල්ල රජුන්ට දන්වන ලෙස ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේට වදළහ. උන්වහන්සේ එසේ කළහ. මල්ලයෝ මහත් වූ ශෝකයෙන් හඬමින් පවුල් පිටින් ම රාතිුයේ ම අවුත් තථාගතයන් වහන්සේට වැන්දෝය. එනුවර වෙසෙන සුහදු නම් පරිවුාජකයාට ද තථාගත පරිනිර්වාණය සැළවී වහා අවුත් තථාගතයන් වහන්සේ වෙතින් පැවිද්ද හා උපසම්පදව ලබා කමටහත් වඩා තථාගතයන් වහන්සේ පිරිනිවීමට කලින් ම සවුකෙලෙසුන් නසා රහත් බවට පැමිණියේය. හෙතෙමේ බුදුරජාණන් වහන්සේගේ අන්තිම ශුාවකයා විය.

ඉක්බිති තථාගතයන් වහන්සේ ආනන්ද ස්ථවිරයන් අමතා වදුරන සේක් "ආනන්දය! මාගේ ඇවෑමෙන් දන් අපට ශාස්තෘවරයකු නැතය යන අදහස තොපට ඇතිවිය හැකි ය. ආනන්දය! තොපට ශාස්තෘවරයෙකු තැත්තේ තොවේ. ආතන්දය! මා විසින් යම් ධර්මයක් දෙසන ලද ද, යම් විනයක් පනවන ලද ද, ඒ ධර්ම විනය දෙක මාගේ ඇවෑමෙන් තොපගේ ශාස්තෘවරයාය"යි වදළ සේක. අනතුරුව තථාගත පරිනිර්වාණයෙන් පසු භිකුමුන් විසින් ඔවුනොවුන්ට කතා කළ යුතු ආකාරය වදරා කැමති නම් සංඝයා හට කුෂුදුානුකුෂුදුක ශික්ෂා පදයන් බැහැර කරවන්නට ද අවසර දී භිඤුන්ට නිතර කරදර කරන චණ්ඩ එරුෂ ඡන්න භිඤුව හික්මවනු පිණිස බුහ්මදණ්ඩය දීමට තියම කර වදළ සේක. ඒ දඬුවම තිසා ඡන්න භිඤුවට රහත් විය හැකි විය. ඉක්බිති මහා කාරුණික වූ තථාගතයන් වහන්සේ තමන් වහන්සේ විසින් පන්සාළිස් වසක් මුඑල්ලෙහි දේශනා කරන ලද සකල ධර්ම සමූහය පිඬු කොට ''හන්දදුනි භික්ඛවෙ! ආමන්තයාමි වො, වයධම්මා සංබාරා, අප්පමාදෙන සම්පාදෙථ", යන අන්තිම බුද්ධ වචනය වදළ සේක. "මහණෙනි දුන් තොපට අන්තිම වරට කියමි. සංස්කාරයෝ නැමෙන ස්වභාවය ඇත්තෝ ය. තෙපි අමතක නො කොට අතපසු නො කර පැවිදි කිස සම්පාදනය කරව්" යි යනු එහි තේරුම යි.

මෙසේ තථාගතයන් වහන්සේ භිඤුන්ට අන්තිම අවවාදය කොට පුථම ධාානයට සමවන් සේක. ඉන් නැගිට ද්විතීය ධාානයට සමවත් සේක. මෙසේ තේවසංඥා නාසංඥායතන ධාානය දක්වා පිළිවෙලින් ධාානයන්ට සමවැද නිරෝධ සමාපත්තියට සමවත් සේක. එකල්හි ආනන්ද තෙරණුවෝ "ස්වාමීනි! භාගාවතුන් වහන්සේ පිරිනිවුණු සේකැ"යි අනුරුදු තෙරණුවන්ට කීහ. "නැත ආනන්දය! භාගාවතුන් වහන්සේ නිරෝධ සමාපත්තියට සමවන් සේකැ"යි අනුරුදු තෙරණුවෝ කීහ. ඉක්බිති භාගාවතුන් වහන්සේ නිරෝධ සමාපත්තියෙන් නැඟී පුතිලෝම කුමයෙන් පුථම ධාානය දක්වා ධාානයන්ට සමවැදී නැවත අනුලෝම කුමයෙන් චතුර්ථධාානය දක්වා ධාානයන්ට සමවැදී චතුර්ථධාානයෙන් නැඟී පිරිනිවන් පා වදළ සේක. එකෙණෙහි මහා භූමිකම්පාවක් විය. අහසෙහි විදුලිය නගින්නටත් අකුණු පුපුරන්නටත් විය. එකෙණෙහි ම සහම්පතී බුන්මරාජයා මේ ගාථාව කීය.

සබ්බේව නික්ඛිපිස්සන්ති භූතා ලොකෙ සමුස්සයං, යථා එතාදිසො සත්ථා ලොකෙ අප්පටි පුග්ගලො, තථාගතො බලප්පත්තො සම්බුද්ධො පරිනිබ්බුතො.

#### සක්දෙව් රජ මේ ගාථාව කීය

අනිච්චා වත සංඛාරා - උප්පාද වය ධම්මිනො, උප්පජ්ජිත්වා නිරුජ්ඣන්ති - නෙසං වූපසමො සුඛො.

# ආයුෂ්මත් අනුරුද්ධ ස්ථවිරයෝ මේ ගාථාව කීහ.

නාහු අස්සාස පස්සාසො ධීත චිත්තස්ස තාදිතො, අනෙජො සන්ති මාරබ්භ යං කාලමකරී මුනී. අසල්ලීනෙන චිත්තෙන චෙදනං අජ්ඣවාසයි. පජ්ජොතස්සෙව නිබ්බානං වීමොක්බො චෙතසො අනූ.

#### ආයුෂ්මත් ආනන්ද ස්ථවිරයෝ මේ ගය කීහ.

තදසි යං හිංසනකං තදසි ලෝමහංසනං, සබ්බාකාර වරුපෙතෙ සම්බුද්ධෙ පරිනිබ්බුතෙ. තථාගත පරිතිර්වාණය සැලවූ වහා ම තො රහත් බොහෝ භිඤුනු භාගාවතුන් වහත්සේ ඉතා ඉක්මනින් පිරිතිවි සේකැයි හඬන්නට වැළපෙන්නට වූහ. වීතරාගීහු සංස්කාරයන්ගේ අනිතාකාව සලකමින් ඉවසූහ. මහරහත් අනුරුදු හිමියෝ ලෝකස්වභාවය සිහිකර දී හඬන වැළපෙන භිඤූන් සැනසූහ. අනුරුදු තෙරුන් වහන්සේ හා අනඳ තෙරුන් වහන්සේ දහැමි කථාවෙන් රාතිුයේ ඉතිරි කොටස ගත කළහ.

### ආදුහන මහෝත්සවය

අරුණෝදයෙන් පසු අනඳ හිමියෝ කුසිනාරා නුවරට පිවිස එහි සන්ථාගාරයෙහි රැස්ව හුන් මල්ල රජුන්ට තථාගත පරිනිර්වාණය දන්වූහ. එපවත් අසා මල්ලරජහු ද ඔවුන්ගේ භායණීවෝ ද දූ දරුවෝ ද "ඉතා ඉක්මතින් තථාගතයන් වහන්සේ පිරිනිවි සේකැ"යි අනේකාරයෙන් හැඬුහ.

ඉක්බිති මල්ලරජහු බොහෝ වූ සුවඳ හා මල් ද අනේක තූර්යභාණ්ඩයන් හා බොහෝ වස්තුයන් ද ගෙන්වා ගෙන උපවත්තන නම් සල් උයනට ගොස් නැටුමෙන් හා ගැයුමෙන් ද ගීතයෙන් ද සුවඳින් හා මලින් ද තථාගත ශීු දේහයට පුදමින් සත්කාර කරමින් ගරු බුහුමන් කරමින් වියන් බඳිමින් රැස්වීම් හල් පිළියෙළ කරමින් ඒ දිනය ඉක්ම වූහ. දෙවන තුන්වන සතරවන පස්වන සවන දින ද එසේම තෘතාෳ ගීතාදියෙන් ශුී දේහය පුදමින් ඉක්මවූහ. සත්වන දිනයේ දී ඔවුනු නෘතා ගීත, වාදිත මාලාගන්ධයෙන් පූජා සත්කාර කරමින් ගරු බූහුමන් කරමින් ශීු දේහය නගරයට බැහැරින් දකුණු දිගට ගෙන ගොස් ආදහන කරන්නට නියම කර ගත්හ. ඉක්බිති ජවසම්පන්න මල්ලයන් අට දෙනෙක් නා පිරිසිදු වී අලුත් පිළි හැඳ තථාගත ශීු දේහය ඔසවන්නට තැත් කළහ. ඔවුනට තථාගත දේහය එසවිය නොහැකි විය. එකල්හි මල්ලයෝ තථාගත දේහය නො එසවිය හැකි වීමේ හේතුව අනුරුදු හිමියන්ගෙන් විචාළෝය. ''වාසිට්ඨයෙනි; ඔබ අදහස අනෙකෙක; දෙවියන් ගේ අදහස අනෙකෙකැ"යි උන්වහන්සේ කීහ. දෙවියන්ගේ අදහස කුමක්දයි විචාල කල්හි, "වාසිට්ඨයෙනි, තථාගත දේහය පූජා සත්කාර කෙරෙමින් උතුරු දිගට ගෙන ගොස් උත්තරද්වාරයෙන් නගරයට අැතුළු කොට නගරය මැදින් ගෙන ගොස් නැගෙනහිර දොරටුවෙන් නික්ම නගරයෙන් නැගෙනහිර දිගට ගෙන ගොස් මකුටබන්ධන නම් වූ මල්ලයන් ගේ චෙනාස්ථානයෙහි තථාගත දේහය ආදහන කිරීම දෙවියන් ගේ අදහසය"යි තෙරණුවෝ කීහ. මල්ලයෝ දෙවියන්ගේ අදහසට අනුව ආදහනය කිරීමට සූදානම් වූහ. එසමයෙහි කුසිනාරා නුවර දණ පමණට මදරා මල් අතුරන ලද්දේ විය. දෙවියන්ගේ අදහස පරිදි තථාගත දේහය නෘතා ගීතාදියෙන් සූජා පවත්වමින් උත්තරද්වාරයෙන් නගරයට ඇතුළු කොට නගරය මැදින් ගෙන ගොස් පුාචීනද්වාරයෙන් නික්ම මල්ලයන්ගේ මකුට බන්ධන නම් ශාලාවෙහි තැබූහ.

ඉක්බිති මල්ලයෝ ආනන්ද තෙරුන් වහන්සේගේ උපදෙස් අනුව තථාගතයන් වහන්සේ විසින් කලින් වදළ පරිදි තථාගත ශරීරය නව වස්තුයෙන් හා පුළුනින් පන්සිය වර බැගින් වෙලා රන්මුවා තෙල් දෙනක බහා, රන්දෙනකින් ම වසා සුවඳ දරින් කළ චිතකයෙහි තැන්පත් කළහ. ඉක්බිති පුධාන මල්ලයෝ සතර දෙනකු ඉස් සෝද නා පිරිසිදු වී නව වස්තු හැඳ, තථාගතයන් වහන්සේගේ චිතකයට ගිනි දල්වීමට තැත් කළහ. ඔවුනට එය නො කළ හැකි විය. ඔවුනට නො හැකි වන කල්හි අට දෙනෙක් ද සොළොස් දෙනෙක් ද දෙ තිස් දෙනෙක් ද එකතුව ගිනිහුලු · ගෙන තල්පත්වලින් පවන් සලමින් ද භස්තුාවලින් පිඹිමින් ද නොයෙක් සැටියෙන් ගිනි දුල්වීමට උත්සාහ කළහ. එහෙත් චිතකය ගිනි නො ගත්තේ ය. එකල්හි මල්ලයෝ අනුරුදු මහතෙරුන් වෙත එළඹ "චිතකය ගිනි නො ගැනීමේ කරුණ කිමෙක්ද"යි විචාලෝය. තෙරුත් වහන්සේ "වාසිට්ඨයෙනි! දෙවියන් ගේ අදහස අනිකකැ"යි කීහ. දෙවියන් ගේ අදහස කවරේදයි විචාළ කල්හි · ''මහකසුප් තෙරුන් වහන්සේ පන්සියයක් භිඤුන් වහන්සේ හා පාවානුවර සිට තථාගත දේහය වදිනු පිණිස මඟ එන්නාහ. උත්වහත්සේ පැමිණ භාගාවතුත් වහත්සේගේ පා වඳින තුරු සෑයට ගිනිගන්නට නොදීම දෙවියන්ගේ අදහසය"යි අනුරුදු තෙරණුවෝ කීහ. "දෙවියන්ගේ අදහස එසේම වේවා"යි මල්ලයෝ කීහ. එපුවත සැල වූ කල්හි ඇතැම්හු "මෙතරම් ආනුභාව සම්පන්න භිකුමුවක් ඇති කල්හි තථාගත පරිතිර්වාණයෙන් ඇති පාඩුව කිමද "යි කියමින් සුවඳ මල් ආදිය ගෙන මහකසුප් තෙරුන් වහන්සේ දක්නට පෙරමගට ගියහ. ඇතැම්හු මඟ සැරසුහ. මහකසුප් තෙරුන්

වහන්සේ පැමිණ සිවුරු ඒකාංශ කොට පොරවා ඇඳිලි බැඳ තෙවිටක් චිතකය පුදක්ෂිණා කොට තථාගතයන් වහන්සේගේ පා වැන්දහ. උන්වහන්සේ හා පැමිණි පන්සියයක් හිඤුහු ද එසේම තථාගතයන් වහන්සේ ගේ පා වැන්දෝය.

ඉක්බිති මහ කසුප් තෙරුන් වහන්සේ චිතකයෙහි තථාගතයන් වහන්සේගේ පා ඇති පස සලකා ගෙන, එහි සිට අභිඥාපාදක චතුර්ථධාානයට සමවැදී ඉන් නැඟිට, "පන්සියයක් පුළුන් පොටවල් හා වස්තු ද රන් දෙන හා දරසෑය ද දෙබෑ වී තථාගතයන් වහන්සේගේ ශීු පාද යුග්මය මාගේ හිසමත පිහිටාවා"යි අධිෂ්ඨාන කළ සේක. එකෙණෙහි පුළුන් පොට හා වස්තු ද රන් දෙන හා චිතකය දෙබෑ වී වළාකුළකින් පුන්සඳ නික්මෙන්නාක් මෙන් තථාගත ශී පාද යුග්මය චිතකයෙන් නික්මිණ. තෙරුන් වහන්සේ ස්වර්ණ වර්ණ වූ තථාගත පාද යුග්මය දෝතින් අල්වා තමන් වහන්සේගේ හිස මත තබා ගත්හ. ඒ ආශ්චයාීය දක මහජනයා මහා නාදයක් පවත්වා තථාගත පාදයට නමස්කාර කළහ. ඉක්බිති පාද යුග්මය පෙර තිබූ පරිදි රන්දෙනෙහි පිහිටියේය. චිතකය කිසි වෙනසක් නො වී තිබූ පරිදි ම විය. තථාගත පාද යුග්මය චිතකයට ඇතුළු වත්ම පිරිනිවන්පෑු අවස්ථාවෙහි මෙන් ම හැඬුහ. ඉක්බිති දේවානුභාවයෙන් චිතකය සැම තැනින් ම එකවර ගිනි ගත්තේ ය. චිතකය ගිනි ගත් කල්හි තථාගත දේහයේ සිවි සම් මස් නහර ආදී සියල්ල අලු හෝ අඟුරු බවට නො පැමිණ කපුරු මෙන් සම්පූර්ණයෙන් දැවී ගියේ ය. මුතු රැසක් මෙන් ධාතූන් වහන්සේ ශේෂ වූහ. තථාගත ශරීරය වෙලා තිබූ සඑවලින් සියල්ලට යටින් හා උඩින් තුබු සළු දෙක ඉතිරි වී අන් සියල්ල පූළුන් පට ද සමඟ දවී ගියේය. ඉක්බිති චිතකයේ ගිනි නිවනු පිණිස අහසින් ජලධාරා ගැලිණ. සෑය අවට සල් රුක් වලින් ද ජලධාරා විහිදිණි. පොළොවෙන් ද ජලධාරා විහිදිණ. මල්ල රජු ද රන් රිදී කළවලින් සුවඳ පැන් ගෙනැවිත් ඉස්සෝ ය. සෑය නිවිණ.

## සර්වඥධාතූන් වහන්සේ

ඉක්බිති මල්ල රජු ඔවුන්ගේ සන්ථාගාරය සුවඳ කල්ක ගල්වා සුදු අබ සුන්සාල් සමන් කැකුළු හීතණ විළඳ යන මේවා බිම විසුරුවා රන්තරු රිදී තරු ආදියෙන් විසිතුරු උඩුවියන් බඳවා තැන තැන මල් මාලා එල්ලවා දෙව් විමනක් සේ සරසවා සන්ථාගාරයෙහි පටන් මකුටබන්ධන නම් වූ ඔටුණු පළඳනා ශාලාව දක්වා ඇති මාර්ගය ද දෙපස කලාලයෙන් ආවරණය කරවා උඩුවියන් බඳවා රන්තරු රිදීතරු රන් මල් රිදී මල්වලින් සරසවා තැන තැන මල්දම් රුවන් දම් එල්වා පඤ්චවර්ණ ධ්වජයන් නංවා තැන තැන කෙසෙල් ගස් හා පුන් කළස් තබවා පහන් දල්වා සර්වාලංකාරයෙන් සැරසු ඇතකු පිට ධාතු සහිත දෙන තබා නෘතාෳ ගීතාදියෙන් පූජා පවත්වමින් මහ පෙරහරින් සන්ථාගාරයට ධාතු සහිත දෙන වැඩම වූහ. ඉක්බිති අනේකාකාරයෙන් සැරසු සාරමය පයෳීංකයෙහි රත් දෙත තබා සේසත් එසවූහ. සතියෙහි මල්ල රජුන්ට දහස් ගණනින් දස දහස් ගණනින් එහි පැමිණි භිඤුන් වහන්සේට ආගන්තුක සත්කාර කරන්නට සිදුවූයෙන් රිසි සේ ධාතු පූජා කරන්නට අවකාශ නො ලැබිණ. එබැවින් ඔවුහු රන්දෙනට කිසි සතුරකුට ළංවිය නොහෙන පරිදි චතුරංගනී eස්තාව යොදවා ආරක**ෂා සංවිධා**තය කොට තෘත**ා ගී**ත වාදිතාදියෙන් ධාතු පූජෝත්සවය කළහ.

බුදුරජාණන් වහන්සේ ගේ පිරිනිවීම ඇසු මගධ රට අජාසත් රජු ද, විශාලා මහනුවර ලිච්ඡවී රජනු ද, කිඹුල්වත්පුරයෙහි ශාකා රජනු ද අල්ලකප්ප නුවර බුලි නම් රජනු ද, රාමගුාමයේ කෝලිය රජහු ද, වේඨදීපක නම් ගමෙහි බමුණෝ ද, පාවානුවර මල්ල රජහු ද යන මොවුහු අපිත් තථාගතයන් වහන්සේ ගේ ධාතූන් වහන්සේලා ලැබීමට සුදුස්සම්හ. අපට ද චෛතා හා ධාතු පූජා කිරීමට ධාතූන් වහන්සේ දුන මැනවැ යි කුසිනාරානුවර මල්ල රජුන් වෙත දූතයන් යැවූහ. සාමයෙන් නුදුන හොත් ගත හැකි අයුරකින් ධාතූත් වහත්සේ ගනිමු යයි ඒ රජහු ද සේනා සමඟ කුසිනාරා නුවර සමීපයට පැමිණ කඳවුරු බැඳගත්හ. කුසිනාරා නුවර මල්ල රජනු සිතන්නානු අනික් රටවල යමක් ඇතිවුව හොත් ඒවා ඔවුන් ම ගන්නවා මිස අපට නො දෙන්නාහ. ශාකාුමුනීදුයන් වහන්සේ අපගේ ආරාධනාවක් නැතුව ම අප රටට වැඩි සේක. උන් වහන්සේ විසින් ම අපට දන්වා එවා අප උයනෙහි පිරිනිවන් පා වදළහ. උන් වහන්සේ එසේ කරන ලද්දේ ධාතුන් වහන්සේ ලැබීමට අපට ම සුදුසුකම් ඇති නිසා යයි සලකා පැමිණි රජවරුන්ට ධාතුන් වහන්සේ බෙද නො දිය හැකි බව දන්වා යැවූහ. සෙසු රජහු ද නැවත නැවත ද තම තමන්ගේ සුදුසු කම් කියා සිටියහ.

ධාතූත් වහන්සේ නිසා රජුන් අතර මහ අවි ගැටුමක් සිදු වන්නට යන බව දුෝණ නම් බුාහ්මණ ආචායෳීවරයාට අසන්නට ලැබී මහා කාරුණික වූ ක්ෂාන්තිවාදී වූ තථාගතයන් වහන්සේ පිරිනිවුණ තැන ධාතූන් උදෙසා යුද්ධකර ගැනීම සුදුසු කරුණක් නොවේ යයි සලකා ඔවුන් අතරට ගොස් උස් තැනක සිට දේශනයක් කරන්නට පටන් ගත්හ. ඔහුගේ කථාව බණවර දෙකක් පමණ විය. සෝෂාව මහත් බැවින් එක් බණවරයක පමණ වූ ඔහුගේ කථාව කිසිවකුට නො ඇසිණ. දෙවන බණවර අවසානයේ ආචායෳී වරයාගේ හඬ වැනි හඬක් ඇසේ යයි සියල්ලෝ ම තිශ්ශබ්ද වූහ. එකල දඹදිව උසස් කුලවල බොහෝ දෙනා දෝණ බුාහ්මණගේ ශිෂායෝ වූහ. එහි ද ඔහුගේ ශිෂායෝ බොහෝ වූහ. එබැවින් ඔවුහු අරගලය නවත්වා දෝණ බුාහ්මණගේ හඬට කන් යොමු කළහ. බුාහ්මණ තෙමේ අප බුදුරජාණන් වහන්සේ මහාකාරුණිකයහ. ක්ෂාන්තිවාදීයහ. එබඳු උත්තමයකුගේ ධාතු සඳහා යුද කර ගැනීම සුදුසු නැත. යුද කිරීම ඒ මහෝත්තමයාණන්ට කරන අගෞරවයෙක. තථාගතයන් වහන්සේ කෙරෙහි පුසන්න ජනයෝ බොහෝ ය. ඔවුන් හැම උන් වහන්සේගේ ධාතූන්ට පූජා සත්කාර කිරීමට සුදුස්සෝය යනාදීන් කරුණු කියා සෑම දෙනම සමගියෙන් ධාතූන් වහන්සේ බෙද ගැනීමට යෝජනා කෙළේය. සියල්ලෝ ම එයට කැමැති වී ධාතු බෙදීම දෝණ බුාහ්මණ පඬිතුමාට ම බාර කළහ.

දීර්සායුෂ්ක බුදුවරයත් වහත්සේලා ගේ ශාරීරික ධාතුහු තො විසිරී රත් කඳක් සේ ඒකසතව සිටිත්තාහ. අප බුදුරජාණත් වහත්සේ "මම තො බෝ කලකිත් පිරිතිවෙත්තෙමි. මාගේ සස්ත තවම සැම තැන තො පතළේ ය. ඒ නිසා මාගේ ශාරීරික ධාතූත් ගෙන පිහිටුවා තම තමත්ගේ පෙදෙස්වල චෛතායත් කරවා වැඳ පුද බොහෝ ජනයා ස්වර්ගපරායන වත්තාහ"යි ''ධාතුහු විසිර සිටිත්වා"යි අධිෂ්ඨාත කළ සේක. එයිත් උත්වහත්සේගේ ධාතු ඒකසනව නො සිට කුඩා කැබලි වී සිටියහ. ධාතුන් වහන්සේගේ පුවෘත්ති පරිනිර්වාණ සූතු අටුවාවෙහි දක්වෙන පරිදි මෙසේ ය. දළදා සතරය, අකු ද දෙකය, ලලාට ධාතුවය යන මේ ධාතුහු නො විසිරී සිටියහ. ඉතිරි ධාතුහු විසිර සිටියහ. ඒ ධාතුන් වහන්සේලාගෙන් ඉතා කුඩා ධාතුහු අබ ඇට පමණ වූහ. මධාම ධාතුහු මැදින් කැඩුණු සහල් ඇට පමණ වූහ. මහා ධාතුහු මුං පියලි පමණ වූහ. පරිනිර්වාණ සූතු අටුවාවෙහි ධාතුන් වහන්සේලාගේ පැහැය පැහැදිලි ලෙස දක්වා නැත. "සුමන මකුල සදිසා ච ධොතමුත්තසදිසා ච සුවණ්ණසදිසා ච ධාතුයො අවසිස්සිංසු" යි විභාගයක් නැතිව ධාතුන් ගේ පැහැය එහි දක්වා තිබේ.

මහත්තා සුවණ්ණවණ්ණා ච - මුත්තවණ්ණා ච මජ්ඣිමා බුද්දකා මකුල වණ්ණා ච - සොළස දෙණ මත්තිකා

මේ බුද්ධවංසපාළියේ අග ධාතුත් වහත්සේලාගේ තතු දක්වීම සඳහා යොද ඇති ගාථා පෙලක එක් ගාථාවෙකි. එහි දක්වෙත පරිදි මහා ධාතුත් වහත්සේ රත්පැහැ වත්තාහ. මධාම ධාතුත් වහත්සේ මුතු පැහැ වත්තාහ. කුඩා ධාතුත් වහත්සේ සමත් කැකුළු පැහැ වත්තාහ. පුමාණයෙන් සියලු ම ධාතුත් වහත්සේ පුකෘති තැළියෙත් සොළොස් තැළියක් වූහයි පරිතිර්වාණ සූතු අටුවාවෙහි කියා තිබේ.

මහන්තා පඤ්ච නාළියො - නාළියො පඤ්ච මජ්ඣිමා බුද්දකා ඡ නාළියො ච - එතා සබ්බාපි ධාතුයො

යන බුද්ධ වංස ගාථාවෙන් මහාධාතුන් වහන්සේ නැළි පසක් බවත් එසේ ම මධාාම ධාතුන් වහන්සේ නැළි පසක් බවත් කුඩා ධාතුන් වහන්සේ නැළි සයක් බවත් දක්වා ඇත්තේ ය.

ධාතූත් වහත්සේ බෙද ගැනීම සඳහා මල්ල රජුන් ගේ සත්ථාගාරයට සැමදෙනා රැස් වූ කල්හි දෝණ බාහ්මණ තෙමේ රත් දෙන විවෘත කරවීය. රජවරු සර්වඥ දේහය නො දක, රත්වත් ධාතූත් වහත්සේ පමණක් දක, මහත් ශෝකයට පැමිණ හැඬූහ. එකෙණෙහි රජුන්ගේ පුමාදය දක බමුණු තෙමේ දකුණු දළද වහත්සේ තමා ගේ ජටාවෙහි සඟවා තබා ගත්තේ ය. ඉක්බිති බුාහ්මණ තෙමේ රන් නැළියෙන් මැන එක් එක් නගරයකට දෙනැළිය බැගින් ධාතූන් වහන්සේ බෙද දින.

බුාහ්මණයා ධාතූත් බෙදද්දී සක්දෙව් රජ දකුණු දළදු වහත්සේ නො දක කොහිදෝයි විමසනුයේ බුාහ්මණයා විසින් සඟවා තිබෙන බව දුක, මේ බමුණා ධාතුන් වහන්සේට සුදුසු ලෙස සත්කාර කරන්නට අපොහොසත් ය, ඒ නිසා ඔහුගෙන් එය ගත යුතුය යි සලකා ධාතූන් වහන්සේ බුාහ්මණයාගේ හිසෙන් ඔහුට නො දනෙන පරිදි ම ගෙන රන් කරඬුවෙක තබා දෙව්ලොවට ගෙන ගොස් සිඑමිණි සැයෙහි තැබීය. බුාහ්මණ තෙමේ තමා සඟවා ගත් ධාතූත් වහත්සේ තො දුක, සොරාගත් නිසා එය අනිකකුට කියන්නට ද අපොහොසත්ව කලින් තමාට ද ධාතූන් වහන්සේ වුවමතා බව තොකී නිසා රජුන්ගෙන් ධාතු ඉල්ලන්නටත් අපොහොසත්ව, "ධාතූන් වහන්සේ මැනීම කළ මේ නැළියත් පිදිය යුතු වස්තුවකැ"යි සළකා, රජුන්ට කියා නැළිය ලබා ගත්හ. හෙතෙමේ ධාතූත් බෙදූ නැළිය තබා චෛතාඃයක් කරවුයේය. සෙස්සෝ ද තම තමන්ට ලබා ගත් ධාතූන් පිහිටුවා චෛතෳයන් කරවා පූජා සත්කාර කළෝය. මෙසේ ධාතුන් වහන්සේ බෙදු පසු පිප්ඵලි වන නම් නුවර මෝරිය නම් රජහු ද කුසිනාරාවෙහි තථාගතයන් වහන්සේ පිරිනිවුණු වග අසා තමන්ට ධාතුන් ලබාගනු සඳහා කුසිතාරාවට දූතයන් යැවූහ. ඔවුහු ධාතූන් තො ලැබ දරසෑයේ අඟුරු ගෙන ගොස් ඒවා පිහිටුවා චෛතාඃයක් කරවූහ. මෙසේ ධාතු චෛතාෳ අටය, දෝණ බුාහ්මණයාගේ තුම්බචෛතෳය, මෝරිය රජුන්ගේ අංගාර චෛතාා යි පළමු වරට දඹදිව චෛතාා දසයක් ඇති විය.

ධාතූන් වහන්සේ වැඩ සිටි රන් දෙණ හා ආදහනයේදී එහි ඉතිරි වූ සඑ දෙක, ධාතු බෙදූ නැලියට හා අඟුරු වලට වඩා උසස් පූජනීය වස්තූහුය. ඒවාට කුමක් වී ද කුමක් කරන ලද ද යන බව පොත පතෙහි සඳහන් වී නැත්තේ ය.

අසම්භින්න සත් ධාතූන් වහන්සේලා ගෙන් දකුණු දළද වහන්සේ සක්දෙව් රජ දෙව්ලොවට ගෙන ගිය බව පරිනිර්වාණ සූතු අටුවාවෙහි දක්වා තිබේ. ඉතිරි ධාතූන් වහන්සේලා සනම ගැන එහි කිසිවක් සඳහන් නො වේ. පරිනිර්වාණ සූතුයේ අග, පසුකාලයේ දී ලංකාවේ තෙරුන් වහන්සේ විසින් යොදන ලදයි කියන ගාථා පසක් ඇත්තේය. එහි දෙවන ගාථාව මෙසේ ය.

එකා හි දඨා තිදිවෙහි පූජිතා එකා පන ගන්ධාරපුරෙ මහීයති, කාලිංග රඤ්ඤො විජිතෙ පුනෙකං එකං පුන නාගරාජා මහෙති.

මේ ගාථාවෙන් දක්වෙන්නේ එක් දළදවක් දෙව් ලොවත්, එක් දළදවක් ගන්ධාර රටෙහිත්, එක් දළදාවක් කළිඟු රටෙහිත්, එක් දළදුවක් නාරජකු වෙතත් වැඩ සිටිනා බව ය. මේ කරුණ මෙසේ ම බුද්ධවංශ පාලියේ අග ගාථාවක ද දක්වා තිබේ. ඒ මෙමස් ය.

එකා ගන්ධාරවිසයෙ

- එකා දුඨා තිදසපුරෙ එකා නාග පුරෙ අහු,
  - එකා කාලිංගරාජිනො.

මිහිඳු නම් මහ තෙර කෙනකුන් වෙත වැඩසිටි දළද වහන්සේ නමක් පිහිටුවා සෝමාවතී චෛතාය කරවූ බව ද කියා තිබේ. කාලිංගදේශයේ වැඩසිටි දළද වහන්සේ පසු කලෙක ලක්දිවට වැඩමවන ලදහ. දනට මහනුවර දළද මන්දිරයේ වැඩ සිටින්නේ ඒ ධාතූන් වහන්සේ ය. ඉතිරි මහාධාතූන් වහන්සේ තෙනම ගැන පරිතිර්වාණ සූතුයේ ගාථාවල සඳහන් නොවේ. බුද්ධ වංස පාළියේ ඒ ධාතූන් වහන්සේ ගැන දුක්වෙන්නේ මෙසේ ය.

- උණ්හීසං සීහළෙ දීපෙ බුහ්මලොකෙ ච වාමකං,
- සීහළෙ දක්බිණක්ඛඤ්ච සබ්බා පෙතා පතිට්ඨිතා.

ලලාට ධාතූන් වහන්සේ සිංහලද්වීපයේ ද වම් අකුදු වහන්සේ බුහ්ම ලෝකයෙහි ද දකුණු අකුද වහත්සේ සිංහලද්වීපයේ ද පිහිටි සේක් ය යනු එහි තේරුමයි.

දකුණු අකුධාතූන් වහන්සේ කලින් සක්දෙව් රජ වෙත තිබී මිහිඳු මහ රහතන් වහන්සේ ගේ නියෝගයෙන් සුමන සාමණේරයන් විසින් ලක්දිවට වැඩම වන ලද බවත් අනුරාධපුරයේ ථූපාරාම චෛතායෙහි ඒ ධාතූන් වහන්සේ පිහිටවන ලද බවත් විනය අටුවා ආදියෙහි කියා තිබේ.

ලලාට ධාතූන් වහන්සේ ගේ පුවත ධාතුවංසයෙහි මෙසේ දක්වේ. ධාතු බෙදීමේදී ලලාට ධාතුන් වහන්සේ මල්ල රජුන්ට හිමිවූ කොටසට අයත් වූහ. මහාකාශාප ස්ථවිරයන් වහන්සේ ි'බුදුන් වහන්සේ ජීවමාන කාලයේදී ලලාට ධාතූන් වහන්සේ ලක්දිව පිහිටවන ලෙස වදරා ඇත්තේ ය"යි කියා මල්ල රජුගෙන් එය ලබා ගෙන තමන් වහන්සේගේ සද්ධිවිහාරික මහානන්ද නම් තෙරුන් වහන්සේට "අනාගතයෙහි ලක්දිව මහවැලි ගඟ තෙර සේරු නම් විල්තෙර වරාහසොණ්ඩ නම් තැන මේ ධාතූන් වහන්සේ පිහිටවා කාවන්තිස්ස නම් රජෙක් චෛතායක් කරවන්නේ ය"යි කියා ආරකෂා කරන ලෙස භාර කළහ. පරම්පරාගතව මහතෙරුන් වහන්සේලා විසින් ආරකෂා කරගෙන ආ ඒ ධාතූන් වහන්සේ පසු කාලයේදී කාවන්තිස්ස රජතුමා සත්රුවනින් බුදුරුවක් කරවා එහි නලලත පිහිටුවා, හිසැ තථාගතයන් වහන්සේගේ කේශධාතුන් වහන්සේ ද පිහිටුවා ඒ බුදු පිළිමය තබා සේරුවිල මංගල චෛතා කරවීය. ලලාට ධාතුව පිහිටුවා කාවන්තිස්ස රජතුමා කරවූ චෛතාා තිස්සමහාරාම චෛතා යයිද කියති. ලලාට ධාතූන් වහන්සේ පිහිටි තැන ගැන මතභේද ඇත්තේ ඒ චෛතා දෙක ම ඒ රජතුමා විසින් ම කරවන ලද චෛතෳයන් වන බැවිනි.

පළමු වරට දඹදිව ශාරීරික ධාතු චෛතා අටක් ඇති වූ පසු මහා කාශාප ස්ථවිරයන් වහන්සේ අනාගතයෙහි ඒ ධාතුන් වහන්සේලාට තීර්ථකයන්ගෙන් අනතුරු පැමිණිය හැකි බව දක ඒ බව අජාසත් රජතුමාට දන්වා රාමගුාමයේ ධාතුන් වහන්සේ හැර ඉතිරි සත්තැන පිහිට වූ ධාතුන් වහන්සේ ගෙන රජගහ නුවරම අග්නිදිග එක් ස්ථානයෙක මහා ධාතුනිධානයක් කරවූහ. පසු කාලයේ දී ඒ ධාතුන් වහන්සේ ගෙන ධර්මාශෝක රජතුමා විසින් දඹදිව යොදුතෙන් යොදුන චෛතායෝ කරවන ලදහ. ඒ ධාතුන් වහන්සේලා ගෙන් පාතියක් සුරා ලක්දීවීට ද ලැබීණ. දෙවන ගංතෙර කරවන ලද දගැබ පසු කාලයේ ගංවතුරෙන් බිඳී දා කරඬුව මුහුදට ගොස් නාරජුන්ට හමුවී මඤ්ජේරික නම් නාග භවනයට වැඩම කරවනු ලැබ, එහි තිබී පසු කල ලක්දිවට වැඩමවා රුවන්වැලි මහා සෑයෙහි වඩා හිඳ වනු ලැබූහ. අද ලෝකයේ සර්වඥධාතූන් වහන්සේලා වැඩි ගණනක් වැඩ සිටින්නා වූ ස්ථානය රුවන්වැලි මහා සෑය ය.

පුථම බෝධියේ දී තථාගතයන් වහන්සේ තපස්සු භල්ලුක තම් වෙළඳ දෙබෑයන්ට තමන් වහන්සේ ගේ හිස පිරිමැද අතට ආ කේශධාතුන් දුන් සේක. ධාතුන් වහන්සේ රැන්ගුන් නුවර ශ්වේදගොත් චෛතායෙහි ඇත යයි බූරුම ජාතිකයෝ කියති. eස්රුවිල මංගල මෛතායෙහි ඇත යයි ධාතු වංසයෙහි කියා තිබේ. බුදුරජාණන් වහන්සේ බුදුවීමෙන් නවවන මස දුරුතු පසළොස්වක පොහෝ දිනයේ මහියංගනයට වැඩ වදළ අවස්ථාවෙහි සමන්තකුට පර්වත වාසී සුමන දෙව්රදුන්ට ද කේශ ධාතූත් දුත්සේක. ඒ ධාතූත් වහත්සේ පිහිටුවා මහියංගණ චෛතා කරවන ලද්දේ ය. නැවත බුදුරදුන් පිරිනිවී ආදහනය කරන කල්හි සැරියුත් මහතෙරුන් වහන්සේගේ ශිෂායකු වන සරභූ නම් රහත් තෙර කෙනකුන් විසින් තථාගතයන් වහන්සේගේ ශීුවාධාතුව ගිනි ඇවිළෙන දරසෑයෙන් සෘද්ධිබලයෙන් ගෙන මියුගුණු දුගැබෙහි පිහිටවූ බව ද කියා තිබේ. මෙතෙකින් කියන ලද සර්වඥධාතූන් වහන්සේලා හැර තවත් බොහෝ ධාතූන් වහන්සේලා ලෝකයෙහි ඇති බව කිව යුතුය.

වත්තාළීස සමාදන්තා - කෙසා ලොමා ච සබ්බසො දෙවා හරිංසු එකෙකං - චක්කවාලපරම්පරා.

මෙය මහා පරිතිර්වාණ සූතුයේ අන්තිම ගාථාව ය. බුද්ධවංස පාළියේ අග ද මේ ගාථාව දක්තා ලැබේ. තථාගතයන් වහන්සේගේ දත් සතළිස හා කේශ ලෝමයන් ද දෙවියන් විසින් චකුවාළ පරම්පරාවෙහි ගෙන යන ලද බව ඒ ගාථාවෙන් දක්වේ.

බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ඌර්ණරෝම ධාතුව මිහින්තලා පර්වතයේ සේලචෛතායෙහි ද නියද වහන්සේ නමක් දීඝවාපි චෛතායේ ද පිහිටා ඇති බව ලංකාවේ පොත්වල දක්වේ.

## පාරිභෝගික වස්ත

තථාගතයන් වහන්සේගේ පාතුචීවරාදී වස්තූන් ඇති ස්ථාන බුද්ධවංස පාලියේ අවසානයෙහි මෙසේ දක්වේ.

වජිරායං භගවතෝ - පත්තො දණ්ඩඤ්ච චීවරං

නිවාසනං කුලඝරෙ

- පච්චත්ථරණං කපිලව්හයෙ.

පාටලීපූත්තපුරම්හි

- කාරකං කායබන්ධනං.

චම්පායමුදකසාටිකා

- උණ්ණලොමඤ්ච කොසලෙ

කාසාවං බුහ්ම ලොකෙ ච - වෙඨනං තිදසෙ පුරෙ,

නිසීදනං අවන්තීසු

- රට්ධෙ අත්ථරනං තද

අරණී ච මිථිලායං වාසි සුචිඝරඤ්චාපි

- විදෙගෙ පරිස්සාවනං.

- ඉන්දපත්ත පුරෙ තද

පරික්ඛාරා අවසෙසා - ජනපදෙ අපරන්තකෙ,

පරිභුත්තානි මූනිනා - අකංසු මනුජා තද

මේ ගාථාවල සමහර තැන් තේරුම් ගැනීම දූෂ්කරය. සාමාතායෙන් ඒවායේ තේරුම මෙසේ ය.

භාගාවතුන් වහන්සේ ගේ පාතුය, සැරයටිය, සිවුරු යන මේවා වජිරාවෙහි ය. අඳනය කුලඝරයෙහි ය. පච්චත්ථරනය කපිලවස්තුවෙහි ය.

ඩබරාව, පටිය යන මේවා පාටළීපුතු නගරයෙහි ය. උදකසාටිකාව චම්පා නගරයෙහි ය. ඌර්ණරෝමය කොසොල් රටෙහි ය.

සිවුර බුත්ම ලෝකයෙහි ය. හිස්වෙළුම දෙව්ලොව ය. නිසීදනය හා ඇතිරිය අවන්ති රටෙහි ය.

ගිනි ගානා දණ්ඩ මිථිලාවෙහි ය. පෙරහන විදේහ රටෙහි ය. කරකැත්ත හා ඉදිකටුගුලාව ඉන්දපත්ත නගරයෙහි ය. තථාගතයන් වහන්සේ පරිභෝග කළ අවශේෂ පරිෂ්කාරයෝ අපරන්ත ජනපදයෙහි ය.

රටක් හෝ නගරයක් හෝ ගමක් හෝ කියැවෙන වජිරා කියා වචනයක් පාලි පොත්වල අන් තැනක දක්නට නැත. තථාගතයන් වහන්සේගේ පාතුයට ධාතූන් වහන්සේ වඩා ලක්දිවට ගෙන ඊමට දහම්සෝ රජතුමා විසින් දුන් බව මහාවංසයෙහි හා ධාතුවංසයෙහි සඳහන් වේ. දේවානම් පියතිස්ස රජතුමා ඒ පාතුය තමාගේ රාජභවනයෙහි ම තබා ගෙන පූජාසත්කාර කළ බව දකියා තිබේ. මේ කරුණ සමන්තපාසාදිකා නම් විනය අටුවාවෙහි සඳහන් වන්නේ සුමන සාමණේරයන් ගේ පාතුය ම සුවඳ දියෙන් සෝදා පිරිසිදු කොට ධාතූන් වහන්සේ එයට වඩා දුන්නේය කියා ය. බුදුන්වහන්සේ සැරයටියක් පාවිච්චි කළ බව ද කිසිතැනක සඳහන් වී නැත. මෙහි තුන්වන ගාථාවෙහි "වෙඨනං තිදසෙ පුරෙ" යනුවෙන් දක්වෙන හිස් වෙළුම (ජටාව) සිද්ධාර්ථ කුමාරයන්ගේ ජටාව විය හැකිය. ගිනිගානා දණ්ඩක් තථාගතයන් වහන්සේ පරිහරණය කළ බව ද කිසි තැනක සඳහන් වී නැත.

### බෝධීන් වහන්සේ

සෝතාපත්ති මාර්ගඥානය, සකෘදුගාමි මාර්ගඥානය, අනාගාමි මාර්ගඥානය, අර්හත් මාර්ගඥානය යන ලෝකෝත්තර ඤාණ සතර හා ලොව්තුරා බුදුවරයන් ගේ සර්වඥතාඤාණය ද බෝධි නම් වේ. අප බුදුරජාණන් වහන්සේ ඒ ඥානයන් ලැබුයේ දඹදිව මධාදේශයේ උරුවේලා නම් ජනපදයෙහි නේරඤ්ජරා නදීතී්රයේ පිහිටි ඇසතු රුකක් මුලදී ය. තථාගතයන් වහන්සේටත් "බෝධි නම් ඒ උත්තරීතර ඥානයන් ලැබීමට ඒ ඇසතු රුක උපකාර වූ බැවින් එය බෝධි නම් විය. පස් මරුන් දිනීමට උපකාර වූ බැවින් ජය මහා බෝධි නම් විය. පස්මරුන් දිනා සර්වඥපදපුාප්ත වූ බුදුරජාණන් වහන්සේ ඒ වෘක්ෂ රාජයාගේ සෙවනෙහි සමවත් සුව විඳිමින් සත් දිනක් මුඑල්ලෙහි ඒකපයෳීංකයෙන් වැඩහූන් සේක. සම්බුද්ධත්වයට පැමිණීමට උපකාර වීම නිසා තථාගතයන් වහන්සේ සතියක් මුළුල්ලෙහි පරිභෝග කළ නිසා ද ඒ බෝධීන් වහන්සේ පරම පූජනීය පාරිභෝගික චෛතෳයක් වි ය. ඒ බෝධීන් වහන්සේගෙන් බිජුවටක් ගෙන්වා ජේතවනද්වාරය සමීපයේ ආතත්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ විසින් රෝපණය කරවූ ආතත්ද බෝධීන් වහන්සේ ද ලක්දිව අනුරාධපුර නගරයේ වැඩ සිටින දක්ෂිණශාඛා බෝධීන් වහන්සේ ද ඒ බෝධි වෘඤවලින් පැවත එන සියලු ම බෝධි වෘඤයෝ ද වැඳුම් පිදුම් කිරීමට සුදුසු පාරිභෝගික චෛතායෝ ය.

## ශී පාද

සැදුහැවතුනට වැඳපුදා ගැනීම සඳහා තථාගතයන් වහන්සේ විසින් ඒ ඒ තැන පිහිටවා වදළ පා සටහන් පද මෛතා නම් වේ. ඒවා ද පාරිභෝගික චෛතාන්ට ම අයත් ය. මෙ කල ඒවාට ශී පාද යයි වාවහාර කෙරෙති. පදචෛතා හෙවත් ශීු පාද තුනකි. සමාක් සම්බෝධියට පැමිණීමෙන් අට වන වසරෙහි තථාගතයන් වහන්සේ කැළණිපූර විසූ මණිඅක්ඛික නම් නා රජුගේ ආරාධනාවෙන් පන්සියයක් භිඤුන් වහන්සේ හා ලක්දිවට වැඩ වදරා කලාගණී චෛතාස්ථානයේ කළ රත්න මණ්ඩපයේ වැඩ සිට දන් වළඳා අවසානයෙහි සමන්තකුට පර්වතයට වැඩ වදරා එහි උන්වහන්සේගේ පා සටහන පිහිටවා දඹදිවට පෙරළා වැඩි සේක. සුනාපරන්ත රට වෙළඳ ගමක වෙළඳුන් විසින් තථාගතයන් වහන්සේ උදෙසා සඳුන් හරයෙන් කළ ශාලාව පිළිගැනීම සඳහා පුණ්ණ තෙරුන් වහන්සේගේ ආරාධනාවෙන් තථාගතයන් වහන්සේ වෙළඳ ගමට වැඩ එහි වැස පෙරලා වඩින ගමනේදී නර්මද නදී තී්රයට වැඩම කළ කල්හි එහි වූ නාගරාජයා විසින් පූජනීය වස්තුවක් ඉල්ලීමෙන් නර්මද ගංගා තී්රයේ වැලිකලාව මත තථාගතයන් වහන්සේගේ පා සටහන පිහිටවා වදළ සේක. එය රළ ආ කල්හි ජලයෙන් වැසෙන බවත් රළ පහ වූ කල්හි පෙනෙන බවත් කියා තිබේ. තථාගතයන් වහන්සේ ඉන් නික්ම සච්චබද්ධ පර්වතයට වැඩම කර එහි වෙසෙන සච්චබද්ද තෙරුන්ගේ ඉල්ලීමෙන් ගල්තලාවේ පා සටහන් පිහිට වූ සේක.

### සොළොස්මස්ථානය

මහියංගත චෛතාසය, තාගදීපයේ රාජායතන චෛතාසය, කැළණි දගැබ, සමන්කුළු පව්වේ ශී පාදය, දිවාගුහාව, දීසවාපි චෛතාසය, මුතියංගණ චෛතාසය, තිස්සමහාරාම චෛතාසය, ශී මහාබෝධිය, මිරිසවැටි සෑය, ස්වර්ණමාලී චෛතාසය, ථූපාරාම චෛතාසය, අභයගිරි චෛතාසය, ජේතවන චෛතාසය, මිහින්තලා පර්වතයේ ශෛල චෛතාය, කතරගම කිරිවෙහෙර යන මේ චෛතා සොළස බුදුරජුත් වැඩ සිට සමවත් සමවැදීමෙත් පරිභෝග කළ ස්ථාතයත්හි පිහිටි චෛතා ලෙස සලකනු ලැබේ. යම් තැතක බුදුරජාණත් වහත්සේ වැඩ සිටි සේක් තම්, ඒ ස්ථාතවල පාරිභෝගික චෛතායක් වේ. එබැවිත් ඒ ස්ථාතවල සර්වඥ ධාතුත් වහත්සේ පිහිටුවා කළ ස්තූප වඩාත් පූජතීය වේ. එබැවිත් ඒවා මහාස්ථාන ලෙස සලකනු ලැබේ.

## බුදුරදුන් ලක්දිවට වැඩම කිරීම

බුදුරජාණන් වහන්සේ මේ ලක්දිවට තෙවරක් වැඩම කළ බව විනය අටුවාව, මහාවංසය ආදී පෞරාණික ගුන්ථවල සඳහන් වී ඇත්තේය. තථාගතයන් වහන්සේ සමාක් සම්බෝධියෙන් නව වන මස දුරුතු පසළොස්වක් පොහෝ දිනයෙහි යකුන් දමනය කරනු පිණිස මහියංගනයට වැඩි සේක. බුදුවීමෙන් පස්වන වසරෙහි බක්මස අමාවක් පොහෝ දින උදය කාලයේ මිණිපළඟක් තිසා යුද්ධයට සැරසී සිටි චූලෝදර මහෝදර යන නා රජුන්ගේ යුද්ධය සන්සිඳවීම පිණිස දෙවන වර නාගදීපයට වැඩ වදළ සේක. තෙවන වර බුදුවීමෙන් අටවන වස වෙසක් පසළොස්වක් පොහෝ දිනයෙහි කැළණි පුර විසූ මණිඅක්ඛික නම් නා රජුගේ ආරාධනාවෙන් පත්සියයක් රහතුන් වහන්සේ සමග තථාගතයන් වහන්සේ කැළණි පුරයට වැඩ වදළ සේක. බුදුරජුන් ලක්දිවට වැඩම කළ පළමුවන දෙවන වාරවලදී අන් ස්ථානවලට වැඩම කළ බවක් විනය අටුවාවෙහි හෝ මහාවංසයෙහි හෝ සඳහන් නොවේ. කැළණි පුරයට වැඩම කළ තුන්වන වාරයේදී ස්වර්ණමාලී චෛතාස්ථානය, ථූපාරාම චෛතා ස්ථානය, ශීූ මහා බෝධීන් වහන්සේ පිහිටි ස්ථානය, මුතියංගණ චෛතාස්ථානය, දීඝවාපි චෛතා ස්ථානය, කැළණි චෛතාාස්ථානය යන ස්ථාන සයෙහි නිරෝධ සමාපත්තියට සමවැදී වැඩ සිටි බව විතය අටුවාවෙහි සඳහන් වේ. ඒ ගමනේ දී සමන්තකුට පව්වට වැඩ වදරා එහි සිරිපා සටහන පිහිට වූ බව හා එම පර්වත පාදයෙහි දිවා විහරණය කොට දීඝවාපිය හා ශී මහා බෝධිය පිහිටන ස්ථානය, රුවන්වැලිසෑය පිහිටන ස්ථානය ථුපාරාමය පිහිටන ස්ථානය, මෛල චෛතා පිහිටන ස්ථානය යන තැන්වල නිරෝධ සමාපත්තියට සමවන් බව ද මහාවංසයෙහි සඳහන් වේ.

අබැටක් පමණ වූ ධාතූත් වහත්සේ තමක් වුව ද යම්කිසි තැතක වැඩ සිටිත්තේ තම් එතැත බුදුරදුත් වැඩ සිටිත්තාක් වැතිය. සුමත සාමණේරයත් විසිත් දහම්සෝ රජුවෙතිත් මෙරටට වැඩම කරවත ලද ධාතූත් වහත්සේලා මේ රටේ දාගැබ් බුදුපිළිම ආදියෙහි විසිර වැඩ සිටිත්තාහ. එබැවිත් සොළොස්මස්ථාතයට පමණක් තොව සෑම තැනම ඇති දාගැබ් බුදු පිළිම මහබෝ යන චෛතායෙත්ට බුදුරජුත්ට මෙත් ම ගරු බුහුමත් කළ යුතුය. ධාතූත් වහත්සේලා තැත ද බුදුරදුත් උදෙසා කර ඇති උද්දේශික චෛතා වන බුදු පිළිමවලට ද ගරු බුහුමත් කළ යුතුය.

## චෛතඵයනට වරද කිරීම

යෙ පරිනිබ්බුතෙ තථාගතෙ චෙතියං භින්දන්ති බොධිං ඡින්දන්ති ධාතුම්හි උපක්කමන්ති තෙසං කිං හොතීති? භාරියං කම්මං හොති ආනන්තරිය සදිසං. සධාතුකං පන ථූපං වා පටිමං වා බාධමානං බොධිසාබං ඡින්දිතුං වට්ටති, සචෙ තත්ථ නලීනා සකුණා චෙතියෙ වච්චං පාතෙන්ති, ඡින්දිතුං වට්ටති යෙව. පරිභෝග චෙතියතො හි සරීරචෙතියං මහන්තතරං චෙතියවත්ථුං භින්දිත්වා ගච්ඡන්තං බොධිමූලම්පි ඡින්දිත්වා හරිතුං වට්ටති. යා පන බොධිසාඛා බොධිසරං බාධති තං ගෙහරක්ඛණත්ථං ඡින්දිතුං න ලහති, බොධි අසථං හි ගෙහං, න ගෙහසථාය බොධි, ආසනසරෙපි එසෙව නයො, යස්මිං පන ආසනසරෙ ධාතුයො නිහිතා හොන්ති, තස්ස රක්ඛණත්ථං මජාහරනසාඛං වා පූතිට්ඨානං වා ඡින්දිතුං වට්ටතියෙව, සරීරපටිජග්ගනෙ විය පුඤ්ඤම්පි හොති

(මතොරථපූරණී 250)

#### තේරුම:

"යමෙක් තථාගතයත් වහන්සේ පිරිනිවීමෙන් පසු චෛතාය බිඳිත් ද, මහබෝ සිඳිත් ද, ධාතුන් වහන්සේලා වැනසීමට උපකුම කෙරෙත් ද ඔවුනට කුමක් චේද යත්? ආනන්තයායී කර්මයක් හා සමාන බරපතල අකුශල කර්මයක් වේ. සධාතුක ස්ථූපයකට හෝ බුදු පිළිමයකට හෝ බාධා පැමිණෙන බෝ අතු කැපීම වටතේ ය. ඉදින් ඒ බෝ අතුවල හිඳ පක්ෂීහු චෛතායෙහි වර්චස් හෙලත් නම් කපන්නට වටතේ ය. පරිභෝග චෛතායට වඩා ශරීර චෛතා උසස් හෙයිනි. චෛතා වස්තුව බිඳගෙන යන බෝමුල් ද සිඳ ඉවත් කරන්නට වටතේය. යම් බෝධි ශාඛාවක් බෝධි ශාඛායකට බාධක වේ නම්, එය ගේ රැකීම සඳහා සිඳීම නො වටී. ගෙය බෝධිය පිණිස ය; බෝධිය ගෙය පිණිස නො වේ. ආසනසරය ගැන ද මේ කුමය ම ය. යම් ආසන සරයක ධාතු නිදන් කොට ඇත්තේ නම්, එය රකිනු පිණිස බෝධි ශාඛා සිඳීම වටී. බෝධිය රකිනු පිණිස ඕජාව ගලන අතු හෝ දිරූ තැන් හෝ ඉවත් කිරීම වටී. එසේ කිරීමෙන් ශරීර පුතිජග්ගනයෙහි කුසල් ද වේ.

### වැඳීමේ අනුසස්

වැඳීමට පිදීමට සුදුසු ගුණයන්ගෙන් යුත් බුද්ධාදී උත්තමයන් වහන්සේලාට වැඳීමෙන් ලැබෙන අනුසස මෙලොව පරලොව දෙකෙහිදී ම ලැබෙන්නේ ය. මෙ ලොව ලැබෙන අනුසස් මෙසේ වදුරා තිබේ.

අභිවාදන සීලිස්ස - නිච්චං වුද්ධාපචායිනො, චත්තාරො ධම්මා වඩ්ඪන්ති - ආයු වණ්ණෝ සුඛං බලං. (ධම්මපද සහස්සවග්ග)

"අභිවාදනය කරන ස්වභාවය ඇත්තා වූ නිතර වැඩිහිටියන්ට ගරු බුහුමන් කරන්නා වූ තැනැත්තාට ආයුෂය වර්ණය සැපය බලය යන මේ ධර්මයෝ සතර දෙන වැඩෙත්ය" යනු එහි තේරුමයි.

මේ ආයු වැඩීමය යි වදරා ඇත්තේ අභිවාදනය කරන මනුෂායා හට නියම ආයුෂය ඉක්මවා අභිවාදනයේ බලයෙන් වර්ෂ සිය ගණනක් දහස් ගණනක් ජීවත්විය හැකි බව නො ව, රෝගාදි අන්තරායයන් නිසා ආයුෂය තිබිය දී අතරකදී මරණය නො වී නියම ආයු කාලය ජීවත්විය හැකිවීම ය. වන්දනාමය කුශලය, පැමිණෙන්නා වූ රෝගාදි අන්තරායයන් මැඩලිය හැක්කේ ද ඒ කුශලයේ බලය අනුව ය. වදින්නවුන්ගේ නුවණ හා ශුද්ධාව අනුව වන්දනාමය කුශලය ද කුඩා මහත් වේ. දුබල වන්දනාමය කුශලය බලවත් හේතුවකින් පැමිණෙන අන්තරායයන් මැඩලීමට සමත් නො වේ. ස්වල්ප වූ ජලය මහ ගින්නක් නිවීමට සමත් නො වන්නාක් මෙනි. බලවත් වන්දනාමය කුශලය එයට වඩා

බලයෙන් අඩු අකුශලයන් නිසා වන අන්තරාය වළක්වා දිවි රැකදීමට සමත් වේ. නුවණින් තොරව කරන දුබල වන්දනාමය කුශලයන්හි එතරම් බලයක් නැති බව කිව යුතුය. නුවණින් යුක්තව බලවත් සැදෑහැයෙන් යුක්තව දවස දෙවේලේ තුනුරුවන් වඳින තැනැත්තාගේ ඒ කුශලය ඉතා බලවත් ය. එය අනේකාන්තරායයන් දුරුකොට ආයුරාරෝගහාදි අනේක සම්පත් සාද දීමට සමත් වේ.

ගින්නක් ඇතිවනු සමඟ ම එයින් ආලෝක රූප ඇති වී එය අවට පැතිරී යන්නාක් මෙන් සත්ත්වයාගේ හෘදයෙහි සිතක් ඇතිවනු සමඟ ම ඒ සිතින් ආලෝකය වැනි යම්කිසි රූප කොටසක් ඇති වී ශරීරය තුළ පැතිර යන්නේ ය. ශරීරයෙන් ගමනාදි කියා කෙරෙන්නේ එසේ ඇති වන රූප නිසා ය. සිතින් ඇතිවන රූප සිත්වල සැටි සැටියට අනේකපුකාර ය. කෝපය, භය, ශෝකය යන මේවා ඇති වූ කල්හි ඒ පුද්ගලයාගේ ශරී්ර වර්ණය වෙනස් වී විරූප වන්නේ සමහරවිට ශරී්රයෙන් දහදිය ගලන්නට වන්නේ වෙවුලන්නට වන්නේ කෝපාදියෙන් යුක්ත වන සිත්වලින් ඇති වූ තො මතා රූප ශරීරයේ පැතිරයාම නිසා ය. පුීතියෙන් සිටින තැනැත්තකු දෙස බැලුව හොත් ඔහුගේ ශරී්රය පිණා ගොස් පැහැපත්වී ඇති බව දකිය හැකි ය. එසේ සිදුවන්නේ පීති සහගත සිතින් ඇති වූ පුණිත රූප ඔහුගේ ශරීරයෙහි පැතිර යාම නිසාය. තථාගතයන් වහන්සේ ශීලයෙන් ද සමාධියෙන් ද පුඥාවෙන් ද සෘද්ධි බලයෙන් ද තවත් නොයෙක් කරුණෙන් ද සියලු සතුන්ට අගුයහ. ඒ ලෝකාගු බුදුරජාණන් වහන්සේ ශීලයෙන් ද සමාධියෙන් ද පුඥාවෙන් ද සෘද්ධි බලයෙන් ද තවත් නොයෙක් කරුණෙන් ද සියලු සතුන්ට අගුයහ. ඒ ලෝකාගු බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ගුණ අරමුණු කොට ඇති වන්නා වූ ද උන්වහන්සේ ගේ රූපකාය අරමුණු කොට ඇති වන්නා වූ ද බලවත් වූ ශුද්ධාදියෙන් යුක්ත වන සෝමනස්ස සහගත ඥානසම්පුයුක්ත වන්දනා කුශල චිත්තය අතිපුණිත රූප කොට්ඨාසයක් ඇති කරන්නකි. එයින් ඇති කරන පුණිත රූප ශරීරයෙහි පතළ කල්හි වාතාදී දෝෂයන් කිපී ඇති නම් ඒවා සන්සිඳේ. ඉන්දියයෝ පිනා යෙකි. ලේ මස් ආදී ධාතුහු ද පිණා යෙති. ඒවායේ බලය ද වැඩිවේ. එයින් රෝගවලින් වැලකීමේ ශක්තිය ලැබේ. ඇත්තා වූ රෝග ද සන්සිඳේ. සම්පූර්ණයෙන් සුව නො වුව ද තරමක ගුණයක් මුත් ලැබේ. ධම් සංඝ රත්න දෙක ද අනන්ත ගුණයෙන් යුක්ත වන බැවින් ඒ දෙකට වන්දනා කිරීමෙන් ද ඉහත කී ගුණ ලැබෙන්නේ ය. යමෙක්

බුද්ධාදි රත්නතුයට ශුද්ධාවෙන් යුක්තව දිනපතා වන්දනා කෙරේ තම්, ඔහුගේ සන්තානයෙහි ඒ පුණිත රූප නැවත නැවත පැතිර යාමෙන් ජීවන ශක්තිය ලැබී අතරක දී මිය නො ගොස් නියමිත ආයුකාලය ඔහුට ජීවත් විය හැකි වේ. එය ආයු වැඩීම ය. වර්ණ සුඛ බල වැඩීම ද එසේ ම සිදු වේ. තෙරුවන් වැඳීමේ ගුණ මෙ පමණක් නොවේ. නිතර තෙරුවන් වඳින තැනැත්තා දෙවියෝ රකිති. ඔහුගේ රක්ෂාව දියුණු වේ. කෙත්වතු පාලු නොවී දියුණු වේ. ගුහ අපල දුරු වේ. කොතරම් අවාසනාවත් පුද්ගලයකු වූව ද දිනපතා කලක් තෙරුවන් වැඳීම කළහොත් ඔහුගේ අවාසනාව දුරු වී වාසනාව උදුවේ. නිතර තෙරුවන් සිහිකිරීම ඇසුරු කිරීම – පව්කම්වලින් වැළකී සිටිය හැකි වීමට ද හේතු වේ. කියන ලද ගුණ වැඳීමෙන් පමණක් නොව තවත් පින්කම්වලින් ද ලැබිය හැකි ය. වන්දනාව වනාහි කෙනකුට දවස දෙවේලේ දීර්ඝ කාලයක් වුව ද කළ හැකි පින්කමකි. අනිත් පින්කම් එසේ කිරීමට පහසු නැත. එබැවින් මෙලොව ආයුෂ වර්ණාදිය ලැබීමට වන්දනාව විශේෂ පින්කමක් හැටියට කියනු ලැබේ.

වත්දතාමය කුශලයෙන් මරණින් මතු ලැබෙන විපාකය තම් දෙව් ලොවත් මිනිස් ලොවත් ඉපිද දෙව් මිනිස් සැප ලැබීමයි. මෙය විශේෂයෙන් උපනුපත් ජාතියේ අතාායන් විසින් ගරු බුහුමන් කරන පුද්ගලයකු වීමට හේතු වේ.

### පාංසුකූල සඤ්ඤක තෙරුන් වහන්සේ

මෙයින් දෙඅනූ කපකට පෙර තිස්ස නම් බුදුන් වහන්සේ ලොව පහළ වූ සේක. දිනක් උන් වහන්සේ පාංසුකූලචීවරය ගසක වනා විහාරයට පිවිස වැඩ හුන් සේක. සකුන් මරා ජීවත් වන මිනිසෙක් දුන්න හා කඩුවක් ගෙන දඩයමට යන්නේ වනයෙහි ගස මුදුනක තුබූ ඒ පාංසුකූල චීවරය දක දුන්න හා කඩුව බිම තබා පුසන්න සිතින් මහත් ප්රීතියෙන් බුදුන් වහන්සේ සිහි කොට පරිභෝග චෛතායක් වන ඒ පාංසුකූල චීවරයට දොහොත් නඟා වැන්දේ ය. ඒ පිනෙන් ඒ තැනැත්තා දෙ අනූ කප මුළුල්ලෙහි සුගතියෙන් සුගතියට යෙමින් සසර සැරිසරා අප බුදුන් ගේ සස්නෙහි පැවිදිව රහත්ව නිවන් දුටුවේ ය.

ද්වෙ නවුතෙ ඉතො කප්පෙ- පංසුකූල මවන්ද' හං, දුග්ගතිං නාභිජානාමි - වන්දනාය ඉදං ඵලං

මේ පාංසුකුල සඤ්ඤක තෙරුන් වහන්සේ ගේ පුකාශනයෙකි. "මෙයින් දෙ අනූවන කපෙහි මම පාංසුකූලයට වැන්දෙමි. ඒ පිතෙන් මෙතෙක් මම දුර්ගතිය නො දනිමි. මෙය වන්දනාවේ විපාකය" ය යනු එහි තේරුමයි. මේ කථාව අපදන පාළියෙහි ආයේ ය. විමානවත්ථුපකරණයෙහි එන චණ්ඩාලි දෙව්දුවගේ කතාව ද වන්දනානිසංසය දැක්වෙන කථාවෙකි. එය මෙහි අන් තැනක දක්වා ඇත.

### වන්දනා විමාන වස්තුව

අප බුදුරජාණන් වහන්සේ සැවැත් නුවර ජේතවනාරාමයෙහි වැඩ වෙසෙන අවස්ථාවෙක එක් ගමක වස් එළඹ පවාරණය කොට බුදුන් දකිනු පිණිස සැවැත් නුවර බලා ගමන් කරන්නා වූ සිල්වත් හිඤු සමූහයක් එක් ගමක් මැදින් වැඩම කරන කල්හි එගම එක් කතක් ඒ භිඤු පිරිස දක ඉමහත් ආදර ගෞරවයෙන් පසඟ පිහිටුවා වැඳ, ඒ භිඤූන් නො පෙනී යන තෙක් ඇඳිලි බැඳ ගෙන මහත් සතුටිත් ඒ භිඤූන් දෙස බලා සිටියා ය. ඕ තොමෝ පසු කාලයේ දී මිය, ඒ පිනෙන් තව්තිසා දෙව්ලොව උපත්නා ය. ඕ තොමෝ එහි දිවාහිහී සම්පත් වළඳමින් සිටින කල්හි දිවාලෝක චාරිකාවෙහි වැඩම කළ මුගලන් මහ තෙරුන් වහන්සේට හමුවී ඇය කළ පින් විචාරන ලද කල්හි මේ පුවත ඈ මුගලන් මහ තෙරුන් වහන්සේට සැළ කළා ය.

(වීමානවත්ථු පුකරණයෙන්)

## වන්දනා ගමනේ දී මිය ගිය උපාසිකාවක්

තථාගත පරිනිර්වාණයෙන් පසු අජාසත් රජතුමා විසින් ලත් සර්වඥධාතුන් වහන්සේලා වඩා හිඳවා චෛතෳයක් කරවූ පසු රජගහ නුවර එක් උපාසිකාවක් ඒ චෛතෳයට පුදනු පිණිස වැටකොලු මල් සතරක් ගෙන බලවත් ශුද්ධාවෙන් වෙහෙස නො බලා චෛතෳය දෙසට ගමන් කරමින් සිටියාය. ඒ ගමනේ දී වසූ පැටවකු ඇති දෙනක් වේගයෙන් දුව ඇවිත් ඇයට ඇන්නා ය. ඒ පහරින් උපාසිකාව එ තැන ම කලුරිය කොට තව්තිසා දෙව්ලොව උපන්නා ය. ඒ අවස්ථාවෙහි සක්දෙව්රජ ඔහුගේ අඩුතුන් කෙළක් දෙවඟනන් පිරිවරා උයන් කෙළියට යමින් සිටියේ ය. ඕ තොමෝ රන්වන් වස්තුාභරණයෙන් සැරසී රන්වන් රථයකට නැගී රන්වන් ඡතුය ඇතිව ඒ දෙවඟනන් අතර අන් සැමදෙනා ම රූපශීයෙන් යටපත් කරමින් පෙනී සිටියාය. සක්දෙව් රජ රූසිරින් සැමදෙනා ඉක්මවා සිටින අළුත් දෙවඟන දක විස්මයට පැමිණ "කිනම් කුශලයකින් මේ සම්පත් ලැබුවාද,"යි ඇසී ය.

එකල්හි දෙවඟන කියන්නී "දේවේන්දුයෙනි, කිසිවකු කැමති නොවන කෝසාතකී නම් වැලක් ඇත. මම චෛතාඃයට පුදනු සඳහා එයින් මල් සතරක් ගෙන චෛතෳය කරා ගමන් කරමින් සිටියෙමි. බුදු රදුන් ගේ ධාතුන් ගැන සිතමින් පහන් සිතින් ගමන් කළ මට අතිකක් ගැන සිතන්නට නො ලැබිණ. එසේ යන්නා වූ මම මඟ සමීපයේ පැටවකු සමඟ සිටි දෙනක දුව ඇවිත් ඇන මරතු ලැබීමි. එපමණින් මම මේ සම්පත්තිය ලදිමි. ඉදින් අදහස පරිදි චෛතාායට මල් පුදත්තට ලැබිණි තම් මට මෙයට වඩා මහත් සම්පත් ලබන්නට තිබුණෙය"යි කීවාය. එබස් අසා සක්දෙව් රජ තව්තිසා දෙවියන් පහදවනු පිණිස මාතලී දෙව් පුත් අමතා මෙමස් කීය.

පස්ස මාතලි අච්ඡෙරං අප්පකම්පි කතං දෙයාාං

- චිත්තං කම්ම ඵල ඉදං - පුඤ්ඤං හොති මහප්ඵලං,

නත්ථී චිත්තේ පසන්නම්හි තථාගතෙ වා සම්බුද්ධෙ

- අප්පිකා තාම දක්ඛිණා, - අථවා තස්ස සාවකෙ.

එහි මාතලි අම්හෙපි තථාගතස්ස ධාතුයො - භියොහා භීයොහා මහෙමසෙ, - සුබො පුඤ්ඤානමූච්චයො.

තිට්ඨන්තෙ නිබ්බුතෙ චාපි - සමෙ චිත්තෙ සමං ඵල, චෙතොපණීධි හෙතුහි

බහුන්නං වත අත්ථාය

- සත්තා ගච්ඡන්ති සුග්ගතිං.

යත්ථ කාරං කරිත්වාන

- උප්පජ්ජන්ති තථාගතො, - සග්ගං ගච්ඡන්ති දයකා.

මාතලී! මේ විචිතු වූ ඵලය බලන්න. ස්වල්ප සත්කාරයක් වූ ස්වල්ප දුනයක් වූ පින මහත්ඵලය. තථාගත සමාක් සම්බුද්ධයන් වහන්සේ කෙරෙහි, උන්වහන්සේගේ ශුාවකයකු කෙරෙහි සිත පුසන්න කල්හි සුළු දනයක්ය කියා නැත. මාතලී! එව, අපි ද තථාගතයන් වහන්සේගේ ධාතූන් වඩ වඩා පුදමු. පින් රැස් කිරීම සැපයකි. බුදුරදුන් ජීවමාන කල්හිත් පිරිනිවි කල්හිත් පූජා කරන්නහුගේ සිත සම නම් පූජාවෙන් වන පිත්පලය සමාන වන්නේ ය. සිත මනා කොට තබා ගැනීම හේතු කොට සත්ත්වයෝ සුගතියට යන්නාහ. බොහෝ ජනයාට වැඩ පිණිස තථාගතයන් වහන්සේ ලොව පහළ වන සේක. තථාගතයන් වහන්සේට පූජා සත්කාර කොට දයකයෝ ස්වර්ගයට යන්නාහ.

මෙසේ කියා සක්දෙවිඳු උයන් කෙළියෙහි යාම අතහැර වූඩාමණි චෛතාය වෙත ගොස් එහි සතියක් පූජා පැවැත්වීය. එක් දිනක් දෙව්ලොව වැඩම කළ ආයුෂ්මත් නාරද ස්ථවිරයන් වහන්සේට සක්දෙව් රජ මේ පුවත සැළ කළේය. උන් වහන්සේ ධර්මසංගුාහක තෙරුන් වහන්සේලාට සැළ කළහ.

(විමානවත්ථු ජීත විමාන)

### චිත්තපුසාද කුසලය

බුද්ධ ධර්ම සංඝ යන රත්නතුය කෙරෙහි සිත පහද ගැනීම චිත්ත පුසාද කුශලය ය. තුනුරුවන් හැඳින ගැනීමට තුනුරුවන් ගුණ තේරුම් ගැනීමට නො සමත් කරවන, තුනුරුවන් ගුණ වසන මෝහය, දේවාදීන් මැවුම් කරුවන් ගැලවුම් කරුවන් ලෙස වරදවා පිළි ගන්නා දෘෂ්ටිය, අනා ශාස්තෲවරයන් ගැලවුම් කරුවන් ලෙස සර්වඥයන් ලෙස පිළිගන්නා දෘෂ්ටිය, පරලොවක් නැත. පින්පව්වල විපාක නැත ය කියා පිළිගන්නා දෘෂ්ටිය, එසේ ද, මෙසේ ද කියා දෙපැත්තට ඇදෙන විචිකිත්සාව, අනායන්ගේ ගුණවත් බව, උසස් බව, පූජා බව, ඉවසිය නො හෙන ඊර්ෂාාව, අනායන්ට ගරු බුහුමන් කිරීමට නො කැමති කරවන මානය, ධනය හා පස්කම් සැපය ම ලොව ඇති උසස් දෙය වශයෙන් සලකන තෘෂ්ණාව යනාදි ක්ලේශයෝ ගෞරවයෙන් තුනුරුවන් පිළිගැනීමට බාධා කරන ධර්මයෝ ය. සිත කිලිටි කරන ධර්මයෝ ය.

පුසත්ත සිතය කියනුයේ ඒ කෙලෙස් කුණු නැති සිත ය. සිතෙහි ඒ කෙලෙස් කුණු, කෙලෙස් කසට, කෙලෙස් අඳුර ඇති තාක් ඒ පුද්ගලයාට තථාගතයන් වහන්සේගේ ස්ර්වඥභාවය පරිශුද්ධභාවය පූජා භාවය නො දනෙන්නේ ය. නො පිළි ගැනෙන්නේ ය. තථාගත ධර්මයේ සතානාව නෛයණීණික භාවය පරිශුද්ධ භාවය උත්තම භාවය නො දනෙන්නේ ය. පිළිගැනෙන්නේ ය. සංඝයාගේ සුපුතිපන්න භාවය දක්ෂිණේය භාවය නො දුනෙන්නේ ය. නො පිළි ගැනෙන්නේ ය. බුදුරජාණන් වහන්සේ සියල්ල දන්නා වූ නික්ලේශී වූ පුජා වූ මහෝත්තමයකැයි ගෞරවයෙන් පිළිගතහොත් ධර්මය හෝ පිළිගතහොත් සංඝයා හෝ පිළිගතහොත් ඒ පිළිගැනීමෙන් ඉහත කී කෙලෙසුන් සිතෙන් බැහැර වී සිත පුසන්න වන්නේ ය. සිත පහද ගැනීමය යි කියන ලදුයේ රත්නතුය පිළිගෙන ඉහත කී කෙලෙසුන් දුරුකර ගැනීමටය. ශුද්ධාවය යි කියනුයේ ද ගෞරවයෙන් තෙරුවන් පිළිගැනීමටය. චකුවර්ති රජුගේ උදකපුසාදක මාණිකාය බොර වතුරට දුමු කල්හි ජලයේ බොර සියල්ල ඉවත් වී පැදෙන්නාක් මෙන් ශුද්ධාව ඇති වූ කල්හි සිතෙහි බොර වූ දෘෂ්ටි මෝහාදි කෙලෙසුන් පහවී සිත පැහැදෙන්නේ ය. තුනුරුවන් පිලිගන්නා ස්වභාවය වූ ශුද්ධාව ම කුශලයෙකි. ශුද්ධාවෙන් යුක්ත පහන් සිත ද කුශලයකි. ඇතැම්හු දුනාදි අන්කිසි පිනක් නැතුව ශුද්ධාව උපදවා සිත පහන් කර ගැනීමෙන් ම ද මරණින් මතු දෙව් ලොව උපදිති.

සැවැත් නුවර විසූ අදිත්තපුබ්බක බමුණාගේ පුත් මට්ටකුණ්ඩලී මරණාසත්තයේදී තථාගතයන් වහන්සේ කෙරෙහි සිත පහද ගැනීමේ කුශයෙන් දෙව්ලොව උපන්නේ ය. ඒ බව ඇසූ අදිත්ත පුබ්බක බමුණා බුදු රදුන් වෙත එළඹ "පිත්වත් ගෞතමයෙනි! කවදවත් දනක් නොදී පූජාවක් නො කොට බණක් නො අසා සීලයක් සමාදන් නො වී ඔබ කෙරෙහි සිත පහද ගැනීමෙන් පමණක් දෙව්ලොව උපන්නෝ ඇද්ද"යි ඇසීය. "බාහ්මණය, එකකු දෙදෙනකු නොව සිය දෙනකු දෙසිය දෙනකු නොව අප කෙරෙහි සිත පහද ගැනීමෙන් දෙව් ලොව උපන් අය ගණනක් නැති තරමට ඇත්තාහ"යි තථාගතයන් වහන්සේ වදළ සේක.

දුබල වූ චිත්ත පුසාදයෙහි හෙවත් ශුද්ධාවෙහි සමත් කම ඇත්තේ මරණාසන්නයේදී ඇති වුවහොත් සතර අපායෙන් මුදවා දෙව්ලොව උපත ලබාදීමට පමණෙකි. බුදුරදුන් මුණ ගැසීම උන්වහන්සේ වෙනුවෙන් කළ මහා චෛතායක් දකීම මහජනයා රැස්ව මහා පූජෝත්සව පවත්වනු දකීම යනාදිය හේතු කොට සමහරුන්ට සමහර විට තථාගතයන් වහන්සේ කෙරෙහි ඉතා බලවත් චිත්ත පුසාදයක් ඇති වේ. එක් වරෙක එබඳු බලවත් චිත්ත පුසාදයක් හෙවත් ශුද්ධාවක් ඇති වුවහොත් ඒ චිත්ත පුසාද කුශලය ඒ පුද්ගලයා සතර අපායෙන් මුදවා ඔහුට කල්ප බොහෝ ගණනක් මුළුල්ලෙහි උසස් ලෙස දෙව් මිනිස් සැප ලබා දී අන්තිමට නිර්වාණ සම්පත්තිය ද ලබා දෙන්නේ ය. බලවත් චිත්ත පුසාදයෙන් මහත් වූ ලෞකික ලෝකෝත්තර සම්පත් ලැබූ පුද්ගලයන් බොහෝ දෙනකුගේ කථා අපදන පාළියේ දක්නා ලැබේ.

බුදුරදුන් කෙරෙහි බලවත් පුසාදය යමකුට ඇති වුව හොත් ඔහුගේ සිත කය දෙක ම බුදුරදුන් දෙසට නැමෙන්නේ ය. ඇදෙන්නේ ය. ඔහුට ඉබේ ම "සාදු සාදු"යි කියැවෙන්නේ ය. දෙ අත් ඉබේ ම එසවෙන්නේ ය. ධනය ඇති නම් ඔහු ලක්ෂයකින් කෝටියකින් වුව ද බුදුරදුන් පුදන්නේ ය. අනේපිඬු මහසිටුතුමාට බුදුරදුන් කෙරෙහි බලවත් චිත්ත පුසාදය ඇතිවිය.

## අනේපිඬු සිටුතුමාගේ කථාව

අනේපිඬු සිටුතුමා සැවැත් නුවර විසූ මහා ධනේශ්වරයෙකි. අනාථයන්ට සංගුහ කරන තහාග වන්තයෙකි. ඔහුගේ පළමු නම සුදත්ත ය. අනාථ සංගුහය බෙහෙවින් කරන බැවින් පසු කලෙක ඔහුගේ නම අනාථපිණ්ඩික විය. ඔහුගේ බිරිය රජගහනුවර සිටුවරයාගේ සොහොයුරියකි. රජගහ සිටුහුගේ බිරිය අනේපිඬු සිටුතුමාගේ සොහොයුරියකි. මේ නෑකම නිසා ඒ පවුල් දෙක්හි තද සම්බන්ධයක් පැවතිණ. රජගහ සිටුතුමා එනුවර උපදනා බඩු ගැල් පන්සියයක් ගෙන කලින් කල වෙළඳාම් සඳහා සැවැත් නුවරට යයි. එසේ ගිය කල්හි සැවැත් නුවරින් යොදුනකට මොබ සිට තමා පැමිණි බව අනේපිඬු සිටුතුමාට දන්වා යවයි. අනේපිඬු සිටුතුමා පෙර මගට ගොස් මහත් හරසරින් රජගහ සිටුවරුයා පිළිගෙන සැවැත් නුවරට කැඳවා ගෙන එයි. අනේපිඬු සිටුතුමා ද එසේම වරින් වර සැවැත් නුවර උපදනා බඩු ගැල් පන්සියයක් පුරා ගෙන රජගහ නුවරට වෙළඳාම සඳහා යයි. රජගහ සිටු ද අනේපිඬු සිටුතුමා පැමිණෙන කල්හි එසේ ම සංගුහ කරයි.

එක් දවසක් අනේපිඬු සිටුතුමා ගැල් පන්සියයකින් බඩු ගෙන රජගහනුවර බලා ගොස් නුවරින් යොදුනකින් මොබදී තමා පැමිණි බව රජගහ සිටුවරයාට දන්වා යැවීය. එවේලෙහි සිටුතුමා දහම් අසතු පිණිස විහාරයට ගොස් සිටියෙන් පණිවිඩය නො ලැබිණ. අනේපිඬු සිටුතුමා පෙරමග බලා සිට පිළිගැනීමට එන කිසිවකු නැතිව ම රජගහ නුවර බලා පිටත් වී ගොස් සිටු ගෙදර දොරටුවේවත් පිළිගන්නා කෙනකු නැතිව ගේ තුළට පිවිසියේ ය. . එවේලෙහි රජගහ සිටුතුමා පසු දිනට බුදුපාමොක් මහ සඟනට ආරාධනා කර තිබූ බැවින් සේවකයන් කැඳවා ගෙන දර පැලීම්, ලිප් බැඳීම්, භාජන පිළියෙල කිරීම් ආදිය කරවමින් සිට අනේපිඬු සිටුවරයා වෙත පැමිණ වචනයක් දෙකක් පමණක් කථා කොට ඒ තුරු බලා සිටියේ ය. රජගහ සිටුතුමා දන සංවිධානය කර අනේපිඬු සිටුතුමා වෙත පැමිණ පිළිසඳර කථා කොට අස්නක වාඩි විය. එකල්හි අනේපිඬු සිටුතුමා පෙර අප මෙහි පැමිණෙන කල්හි ඔබ යොදුනක් දුර පෙර මගට අවුත් මහත් හරසරින් අප පිළිගෙන අන් සියළු වැඩ නවත්වා අපට සංගුහ කරන්නෙහිය. අප හා කථා කරන්නෙහි ය. අද ඔබ මහ කලබලයකින් සේවකයන් රැස් කරගෙන මහා වාහාපාරයක යෙදී සිටින්නෙහි ය. කිමෙක්ද, මේ ගෙදර සෙට දවස ආවාහ මංගලාක් හෝ ඇත්තේ ද? විවාහ මංගලාක් හෝ ඇත්තේ ද? මහා දුනයක් හෝ දෙන්නට සූදුනම් වන්නෙහි ද? සේනාව සහිත රජතුමාට හෝ නිමන්තුණයක් කර ඇත්තේ ද? අද මේ කලබලය කුමක්දු"යි කීය. "සිටුතුමෙනි, මෙහි ආවාහයක් හෝ විවාහයක් නැත. රජතුමාට නිමන්තුණයකුත් කර නැත. සෙට මාගේ මහා දනයක් ඇත. බුදුපාමොක් මහසඟනට සෙට ආරාධනාවක් කර ඇත්තේය" යි රජගහ සිටු කීය.

අෑත අතීතයේ පටන් බුදු කෙනකුන්ගේ අගෝපස්ථායක භාවය පතා අවුත් ඇති අනේපිඬු සිටුතුමාට "බුදුන්" යන පදය ඇසෙනු සමඟ ම ඉමහත් පීතියක් ඇතිවිය. ඔහු නැවතත් "ඔබ බුදුන් යයි කියන්නෙහිද "යි රජගහ සිටුවරයාගෙන් ඇසීය. "එසේය සිටු තුමනි, බුදුන් යයි කියමි" යි රජගහ සිටු කීය. අනේපිඬු සිටුතුමා බුදු කෙනකුන් ඇති බව කලින් අසා නො තිබිණ. හදිසියේ ඒ නම අසන්නට ලැබීම ඔහුට පුදුමයක් විය. එබැවින් ඔහු දෙවනු තුන්වනුවත් ඒ පුශ්නය ඇසීය. රජගහ සිටු පෙර සේ ම පිළිතුරු දිණ. ඉක්බිති සිටුතුමා ඉමහත් පුීතියට පැමිණ "ඒ භාගාවත් අර්හත් සමාක්සම්බුද්ධයන් වහන්සේ දක්නට දැන් යා හැකිද"යි "සිටුතුමෙනි. දන් ඒ භාගෳවතුන් වහන්සේ දක්නට යාමට සුදුසු වේලාව නො වේ. හෙට සුදුසු කාලයෙහි ඒ භාගාවතුන් වහන්සේ දක්නට යනු මැනව'යි රජගහ සිටුතුමා කීය. බුදුරදුන් කෙරෙහි බලවත් පුසාදයක් ඇතිවූ අනේපිඬු සිටුතුමා ගේ සිත බුදුරජාණන් වහන්සේ දෙසට ම ඇදී නැමී බරවී සිටියේ ය. ඔහු සෙට ඒ භාගාවත් අර්හත් සමාක් සම්බුද්ධයන් වහන්සේ දක්නට යමියි යහනේ වැද හොත්තේය. රාතිුයේ පුථම යාමය ඉක්මුණු කල්හි ඔහු නින්දෙන් අවදිව බුදුරදුන් සිහි කෙළේය. ඔහුගේ සිත අනිකකට නො ගියේ ය. බුදුරදුන් කෙරෙහි ඇති වූ බලවත් පුසාදය බලවත් පුීතිය නිසා ඔහුගේ සිත බුද්ධාරම්මණයෙහි සමාධි විය. සාමාධිය ආලෝකයක් ඇති කරන්නකි. භාවනාවෙහි යෙදෙන යෝගාවචරයන්ට සමාධියෙන් වන ආලෝකය නොයෙක් විට දක්නට ලැබේ. භාවනා පුරුදු කළ බොහෝ දෙනා ඒ ආලෝකය දුක ඇත. ඇතැමකුට ඒ ආලෝකය අඳුරේ වාඩිවී භාවනා කරන තමන් ගේ ශරී්රය පෙනෙන පමණට ඇතිවේ. ඇතැමකුට තමන් ඉන්නා ගෙය පුරා ඒ ආලෝකය ඇතිවේ. ඇතැමකුට ගෙයින් පිටත ද පෙනෙන සේ ආලෝකය ඇති වේ. සමහරුන්ට යොදුන් දෙක තුන දුරට ආලෝකය ඇති වේ. සමහරුන්ට පොළවෙහි පටත් අකනිටා බඹලොව දක්වා පැතිර සිටින මහා ආලෝකයක් ඇති වේ. භාගාවතුන් වහන්සේට දස දහසක් සක්වළ පුරා පැතිර සිටින ආලෝකයක් ඇති වූ බව කියා තිබේ.

පෙර සිතුල් පවුවේ ගල් ගෙයක් තුළ අමාවක් පොහෝ දිනයක මධාම රාතියේ මහාන්ධකාරයේ භාවනාවෙහි යෙදී හුන් යෝගාවචර භිඤුන් දෙනමකගෙන් එක් නමක් "ස්වාමීනි, මට දන් චෛතාංගණයේ මලසුනෙහි පස් පැහැය ඇති මල් පැහැදිලි ලෙස පෙනේය"යි කීහ යි ද, අනික් නම "ඇවැත්නි, එය පුදුමයක් නොවේ. මට දන් මහ සයුරෙහි යොදුනක් තැන සිටින මස්කැසබුවෝ ද පෙනෙති"යි කීහයි ද විශුද්ධිමාර්ගයේ දක්වා තිබේ. සිටුතුමාට ද ඒ අවස්ථාවෙහි පීති සහගත සමාධි ආලෝකය ඇති වී රාතිය ගෙවී හිර උදවූවාක් මෙන් දනිණ. ඔහු යහනින් නැගිට සඳලු තලයට ගොස් අහස බලා සඳ දක තවමත් රාතිුයය, දන් පුථම යාමය ඉක්ම ඇත්තේය, පහන් වන්නට තව දෙයාමයක් ඇත්තේ යයි නැවත ද යහන් ගැබට පිවිස සයනය කෙළේ ය.

දෙවන යාමය ඉකුත් කල්හි ද සිටාණන්ට අවදි විය. බලවත් පුසාදයෙන් බුදුරදුන් සිහි කරන්නට පටත් ගත් ඔහුගේ සිත බුද්ධාරම්මණයෙහි සමාධි වී නැවත ද ආලෝකය පහළ විය. දෙවන වර ද සඳඑ තලයට ගොස් සඳ බලා පහන් නොවූ බව දන නැවත යහනෙහි වැද හොත්තේ ය. පශ්චීම යාමයේ අවසාන භාගයේ ඔහුට නැවත අවදි විය. එවේලෙහි ඔහුට සත්මහල් පහයේ දොරවල් ඉබේ ම ඇරිණ. ඔහු ඒ ආලෝකයෙන් ම ගෙයින් නික්ම මඟට බැස නගරද්වාරය කරා ගියේය. ඔහුට අමනුෂයෝ නගරද්වාරය අළහ. ඔහු නුවරින් බැහැරට යන කල්හි ඔහුට ලැබී තිබූ ආලෝකය අතුරුදහන් විය. කිසිවක් නො පෙනී ගියේ ය. එයින් බියපත් වූ ඔහු බුදුන් දක්නට යාම නවත්වා ආපසු එන්නට සිතුවේය. එය දුටු සීවක නම් දෙවියා නො පෙනී සිට ඔහුට ඇසෙන සේ මෙසේ කීවේ ය.

"සතං හත්ථී සතං අස්සා සතං අස්සතරීරථා. සතං කඤ්ඤා සහස්සානී ආමුත්තමණිකුණ්ඩලා, එකස්ස පදවීතිහාරස්ස කලං නාග්ඝති සොළසිං''

"අැතුන් සිය දහසක් ද අශ්වයන් සිය දහසක් ද අශ්වතරයන් යෙදූ රථ සිය දහසක් ද මිණිකොඩොල් පළන් කනාාවන් සිය දහසක් ද යන මේ සියල්ල බුදුන් දක්නට ඉදිරියට තබන එක් පියවරකින් සොළොස් වන කලාව පමණ නො වටනේ ය. ගෘහපතිය, ඉදිරියට යව, ගෘහපතිය, ඉදිරියට යව, ඉදිරියට යාම ඔබට යහපතකි. පසු බැසීම ඔබට යහපතක් නො වේ.'' ඒ ශබ්දය ඇසීමෙන් සිටුතුමාට නැවත ධෛයාර්යක් ලැබිණ. බුද්ධාලම්බන ප්රීතිය නැවත පහළ විය. ආලෝකය ද නැවත පහළ විය. මඳ දුරක් ඉදිරියට ගිය කල්හි නැවත ද ආලෝකය අතුරුදහන් විය. සිටුතුමා බියපත් ව ආපසු එන්නට සිතුවේය. සීවක නම් දෙවියා එවර ද ඔහු උනන්දු කෙළේ ය. තෙවන වර ද එසේ ම විය. තුන්වන වරටත් පහළ වූ ආලෝකයෙන් සිටුතුමාට බුදුරදුන් වැඩ සිටින ශීත වනයට යා හැකි විය. අද ලෝකයෙහි "අපි බුදුම්හ, අපි

බුදුම්හ'යි කියන්නෝ බොහෝ ඇතහ. මුත්වහන්සේ ගේ බුදුබවෙහි සැබෑ බොරු බව මම කෙසේ දනගනිම් ද'' කියා සිතක් එහි දී ඔහුට ඇති විය. ඉක්බිති මාපියන් බාල කාලයේ මට තැබු නම දන් මා හැර අන් කිසිවෙක් නො දනිති. ඉදින් මුන්වහන්සේ සියල්ල දන්නේ නම් ඒ නමින් මා අමතත්වා යි සිතීය. තථාගතයන් වහන්සේ එවේලෙහි සක්මන් කරමින් හුන් සේක. උන්වහන්සේ දුර සිට ම සිටුතුමා එනු දක, සක්මනින් බැස පනවන ලද අස්නෙහි වැඩහුන් සේක. ඉක්බිති තථාගතයන් වහන්සේ "සුදත්ත මෙහි එනු"යි ඔහු ඇමතු සේක. එකල්හි සිටුතුමා භාගාවතුන් වහන්සේ නමින් ම මා ඇමතු සේකැ''යි බලවත් ප්‍රීතියට පැමිණ තථාගතයන් වහන්සේ ගේ පාමුල වැඳවැටී "ස්වාමීනි, භාගාවතුන් වහන්ස, නුඹ වහන්සේ සුවසේ සැතපුණු සේක්දෝ යි විචාළේය. එකල්හි භාගාවතුන් වහන්සේ-

"සබ්බද චෙ සුඛං සෙති - බුාහ්මණො පරිනිබ්බුතො යො න ලිම්පති කාමෙසු - සීතිභූතො නිරූපධි, සබ්බා ආසත්තියො චෙත්වා - විනෙයා හදයෙ දරං උපසන්තො සුඛං සෙති - සන්තිං පප්පුයා චෙතසො."

යනුවෙන් ''යමෙක් කාමයන්හි නො ඇලේද කෙලෙස් ගිනි නිවා ගැනීමෙන් සිසිල් වූයේ ද උපධි නැත්තේ ද කෙලෙස් නිවුණා වූ ඒ බාහ්මණ තෙමේ සෑම කල්හි සැප සේ නිදන්නේ ය. සකල තෘෂ්ණාවද සිඳ සිතෙහි ක්ලෙශදහය දුරු කොට සන්සුන් සිත් ඇති තැනැත්තේ චිත්තයාගේ සන්සිඳීමට පැමිණ සුවසේ නිදන්නේය" යි වදරා සිටුතුමාට දහම් දෙසන සේක් දාන කථාදිය වදරා සිටුතුමාගේ සිත චතුරායශීසතා ධර්මය තේරුම් ගත හැකි තත්ත්වයට සකස් වූ කල්හි චතුරායශීසතායන් පුකාශ කළ සේක. සිටුතුමා සතාහාවබෝධයෙන් සෝවාන් ඵලයට පැමිණ තුනුරුවන් සරණ ගොස් උපාසකත්වයට පැමිණියේය.

ඉක්බිති සිටුතුමා හිකු සංඝයා සහිත තථාගතයන් වහන්සේට පසුදින දනයට ආරාධනා කෙළේය. භාගාවතුන් වහන්සේ තුෂ්ණීම් භාවයෙන් ආරාධනාව පිළිගෙන වදල සේක. දෙවන දින ඔහු රජගහ සිටු නිවසේ ම දන් පිළියෙල කරවා බුදුපාමොක් මහ සඟනට දන් දී අවසානයේ සැවැත් නුවර වස් විසීමට ද බුදුරජාණන්

වහත්සේට ආරාධතා කෙළේය. තථාගතයන් වහත්සේ එය ඉවසා වදරා දහම් දෙසීමෙන් ඔහුගේ සිත පහන් කළ සේක. සිටුතුමා සැවැත් නුවරට පෙරළා ගොස් අටළොස් කෝටියක් මිල දී ජේත නම් රාජකුමාරයාගේ උයන ගෙන අටළොස් කෝටියක් වියදම් කොට සකලාංග සම්පූර්ණ කොට විහාරය කරවා බුදුපාමොක් මහසඟන වැඩම කරවා අටළොස් කෝටියක වියදමින් විහාර පූජෝත්සවය පැවැත්වීය. ඔහු බුදු සස්නෙහි පරිතාග කළ ධනය සිව් පනස් කෝටියකි.

අනේපිඬු සිටාණන්ට එපමණ මහත් ධනස්කන්ධයක් බුදුසස්නට පරිතාගග කළ හැකි වූයේ ඔහු තුළ ඇති වූ චිත්තපුසාදයේ ආනුභාවයෙනි. එබඳු බලවත් චිත්ත පුසාද නිර්ධනයන්ට ද ඇති වේ. එහෙත් ඔවුනට ධන පරිතාගයක් නො කළ හැකි ය. යම්කිසි දුගියකුට බුදුරජාණන් වහන්සේ කෙරෙහි අනේපිඬු සිටුතුමාට මෙන් බලවත් පුසාදයක් ඇති වුවහොත් ධන පරිතාගයක් නො කෙළේ ද ඒ චිත්ත පුසාදය අනේපිඬු සිටු තුමාගේ චිත්තපුසාදය සේ ම උසස් ය. අන් කිසිවක් නො කෙළේ ද ඒ චිත්ත පුසාදය ම කල්ප බොහෝ ගණනක් දෙව් මිනිස් සැප ලබා දී නිවන් සම්පත්තිය ද ලබා දෙන කුශලයක් වේ. දෝත් නඟා වරක් කළ වැඳීමෙන් වරක් කළ පූජාවකින් නිවත් දක ඇත්තේ එබඳු බලවත් චිත්තපුසාදයක් ඇති වූ පුද්ගලයන් ය. එය ලෝකයේ කලාතුරකින් සිදු වන්නකි. එවැන්නන් ගේ කතා අසා වරක් වැඳීම ම වරක් පිදීම ම නිවත් දකීමට පුමාණවත්ය කියා මුලා නො විය යුතුය.

#### අගුපුසාදය

බුද්ධරත්නය ධර්මරත්නය සංඝරත්නනය යන මේ රත්නතුය ලෝකයෙහි සියල්ලට අගු වන්නේ ය. අගු වූ බුද්ධාදි රත්නත්තුය පිළිබඳ වූ පැහැදීම අගු පුසාදයක් වන්නේ ය. "අග්ගෙ බො පන පසන්නානං අග්ගෝ විපාකො හොති". යනුවෙන් "අගු වූ බුද්ධාදීන් කෙරෙහි පුසන්න වූවන්ට අගුවිපාක ලැබේය"යි වදරා තිබේ. අගු වූ රත්නතුය කෙරෙහි පැහැදීමේ විපාක වශයෙන් මනුෂායකු වුවහොත් අනායෙන් ගරු බුහුමන් කරන උසස් මනුෂායෙක් වේ. ඔහුට උසස් ආහාර පාන උසස් ඇඳුම් පැළඳුම් උසස් ගෙවල් උසස් පරිභෝග භාණ්ඩ උසස් තනතුරු ලැබේ. දෙවියකු වුව ද එසේ ම ය.

# තෙරුවන් පිදීමේ අනුසස්

එක් සමයෙක්හි අප භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ සැවැත්තුවර ජේතවන විහාරයෙන් නික්ම දනව් සැරිසරා බරණැස් නුවර බලා වඩනාහු අතර මඟ තෝදෙයා නම් ගම සමීපයේ පිහිටි දේවාලයක් සමීපයට පැමිණ, එහි වැඩ හිඳ, ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ යවා ඒ සමීපයෙහි ගොවිකම් කරමින් සිටි බමුණකු කැඳවුහ. ඒ බමුණු තෙමේ තථාගතයන් වහන්සේ වෙත පැමිණ උන් වහන්සේට නො වැඳ සමීපයෙහි වූ දොවොලට වැඳ සිටියේය. "බුාහ්මණය, මේ පුදේශය නුඹ කුමකැයි සිතන්නෙහිදැ" යි තථාගතයන් වහන්සේ ඔහු ගෙන් විචාළහ. බමුණු තෙමේ " පින්වත් ගෞතමයෙනි, මෙය අප පරම්පරාවෙහි අය වැඳුම් පිදුම් කරගෙන ආ චෛතෳස්ථානයෙකැයි සලකා වඳිමි"යි කීය. බුාහ්මණය, මේ ස්ථානයට වැඳීමෙන් නුඹ කරන්නේ යහපත් කිුයාවෙකැ"යි තථාගතයන් වහන්සේ ඔහුට පැවසූහ. එය ඇසූ භිකුසුහු භාගාවතුන් වහන්සේ මේ ස්ථානයට වැඳීම ගැන පසසන්නේ කිනම් කරුණකින් දයි කල්පනා කළහ. එකල්හි භාගාවතුන් වහන්සේ ඒ භිඤුන්ට දැන ගැනීම පිණිස සටීකාර සුතුය දේශනා කොට කාශාප බුදුරජාණන් වහන්සේ ගේ යොදුනක් උස ස්වර්ණ චෛතාඃය හා තවත් චෛතාඃයක් ද තමන් වහන්සේ ගේ සෘද්ධි බලයෙන් අහස්හි මවා පා ''බුාහ්මණය, පූජාර්හ වූ මෙබඳු චෙතෳයනට පිදීම සුදුසුය යි වදරා මහ පිරිනිවන් සුතුරෙහි වදරා ඇති පරිදි චෛතාායන් කිරීමට සුදුසු පුද්ගලයන් සතර දෙනා දක්වා ශරීර චේතිය, උද්දිස්ස චේතිය, පරිභෝග චේතිය යන · චෛතාෳයන් ගැන විශේෂ විස්තරයක් ද වදරා අවසානයෙහි මේ ගාථාවන් වදළ සේක.

> "පූජාරහෙ පූජයතො බුද්ධෙ යදි ච සාවකෙ. පපඤ්චමසතික්කන්තෙ තිණ්ණසොකපරිද්දවෙ

තෙ තාදිසෙ පූජයතො නිබ්බුතෙ අකුතො භයෙ, න සක්කා පුඤ්ඤං සංඛාතුං ඉමෙත්තමපි කෙනවි

### තේරුම:

සසර දික් කරන තෘෂ්ණා මාන දෘෂ්ටි සංඛානත පුපඤ්චයන් ඉක්ම වූ ශෝක පරිදේවයන් අවසන් කළා වූ එහෙයින් ම අභිවාදනාදියෙන් හා සිවුපසයෙන් පිදීමට සුදුසු වූ පිරිනිවියා වූ ද ජිවමාන වූ ද ලොව්තුරා බුදුවරුන්ට හා පසේ බුදුවරුන්ට ද බුද්ධශුවකයන්ට ද අභිවාදනාදියෙන් හා චීවරාදී පුතායෙන් පුදන්නහුට රාගාදි ක්ලේශයන් පුහීන බැවින් නිවුණා වූ කිසිවකින් භයක් නැත්තා වූ එබඳු ගුණයෙන් යුක්ත වන බුද්ධාදි උත්තමයන්හට පූජාසත්කාර කරන්නහුට ලැබෙන්නා වූ පින් මෙතෙකැයි කිසිවකු විසින් පුමාණ නො කළ හැකි ය.

පූජාර්හ වූ උත්තම පුද්ගලයකුට වැඳුම් පිදුම් කිරීමෙන් ලැබෙන පින මෙපමණය කියා කිසි පුද්ගලයකු විසින් කිනම් ආකාරයකින් වත් පුමාණ නො කළ හැකි බව ඉහත ගාථාවලින් දක්වේ. පින පුමාණ නො කළ හැකි වන කල්හි එයින් ලැබෙන විපාකයත් මෙතෙකැයි පුමාණ නො කළ හැකි ය. පිරිනිවියා වූ හෝ ජීවමාන වූ හෝ පූජාර්හ උත්තමයකුට වරක් පිදීමේ වටිනාකම ගැන සුධාපිණ්ඩයත්ථෙරාපදනයේ මෙසේ වදරා ඇත්තේ ය.

"චතුන්නම්පි දීපානං ඉස්සරං යොධ කාරයෙ, එකිස්සා පූජනායෙතං කලං නාග්ඝති සොළසිං"

"යමෙක් දෙදහසක් කොදෙව් පිරිවර කොට ඇති සතර මහාද්වීපයට ම රජ කෙරේ ද ඒ රජකම එක් පූජාවක සොළොස්වන කලාවෙන් කලාවක් පමණ ද නො අගීය" යනු එහි තේරුම යි.

මෙහි "සොළසිං කලං" සොළොස්වන කලාවෙන් කලාවය යි කියනුයේ පූජාවකින් වන කුශලය සොළොසට බෙද ඉන් කොටසක් නැවත සොළොසට බෙද මෙසේ දහසයෙන් එකක් නැවත දහසය වරක් බෙදීමෙන් ලැබෙන කොටසය. මිනිස්ලොව මිනිසකුට ලැබිය හැකි උසස් ම සම්පත්තිය සතර මහාද්වීපයට අධිපති චකුවර්ති රාජා සම්පත්තිය ය. එය එක් පූජාවකින් සොළොස්වන කලාවෙන් කලාව තරමක්වත් නො අගී යයි කියනුයේ දිවාලෝකයේ දේවසම්පත්තිය හා සසඳන කල්හි චකුවර්ති රාජ සම්පත්තිය ඉතා සුළු වන බැවිනි. තුනුරුවන් කෙරෙහි සැදෑහැයෙන් වරක් පූජා කරන්නහුට එය හේතුකොට අනේක වාරයෙහි දෙව් ලොව ඉපිද දෙව් සැප වළඳන්නට ලැබෙන්නේ ය.

මනුෂාසම්පත්තිය දිවාසම්පත්තිය යන මේ දෙක අතර ඇත්තේ මහා පරතරයකි. මිනිසා පරම සම්බාධ පරමපුතිකුල මාතෘගර්භයෙහි ආලෝකය නො දකිමින් මහා අන්ධකාරයේ අතක් පයක් මුත් නො සෙලවිය හැකි පරිදි කලක් සිරවී සිට ඉතා දුකසේ මවුකුසයෙන් බිහිව මෙලොව එළිය දකින්නේ ය. ඔහු ඉපිද පළමු චෙන් ම කරන්නේ හැඬීම ය. හැරෙන්න පෙරළෙන්න වාඩිවෙන්න නැගිටින්න බැරිව උන් තැන ම මල මූතුා කරගනිමින් කලක් දුක සේ ගත කොට ඔහු නැගී එන්නේ ය.

දෙවියා කැඩපතක රූසටහනක් පහළ වන්නාක් මෙන් සර්වාංග සම්පූර්ණයෙන් සර්වාභරණයෙන් සැරසී පහළවීම් වශයෙන් උපදී. ඒ උත්පත්තියට ඕපපාතික උත්පත්තියයි කියනු ලැබේ. මිනිසාට මෙන් ඉපදී කටයුතු කරගත හැකිවීමට කලක් බලා සිටීමට ඔහුට සිදු නො වේ. උපත් කෙණෙහි සිට ම ඔහුට සියල්ල කළ හැකි ය. මිනිසා මෙන් ඉපිද මල මූතුා ගොඩේ හඬ හඬා නො සිට ඔහු උපන් දින පටන් මහත් යස ඉසුරෙන් පීති වන්නේය. මිනිසා ඉපිද ජීවත් වන්නේ සුළු කලෙකි. දෙවියෝ බොහෝ කල් ජීවත් වෙති. ඉතාම අඩු ආයුෂ ඇති චාතුර්මහාරාජිකයේ දෙවියෝ වර්ෂ අනූලඎයක් ජීවත් වෙති. පරනිර්මිත වශවර්තියේ දෙවියෝ අවුරුදු තුන් කෝටි සැට ලඤයක් ජීවත් වෙති. පරණ වත් වත් ම මිනිස් සිරුර දිර දිරා නරක් වේ. පරණ වීමෙන් මිනිස් සිරුරේ ලේ අඩුවී මස් දිය වී ඇට මතු වේ. සම රැළි වැටේ. තැනින් තැන ලප ඇති වේ. කල් යාමෙන් හිසකේ රැවුල් පැසී දත් සැලී වකුටු වී මිනිස් සිරුර විරූප වේ. මිනිසාගේ ඉඥියෝ ද පරණ වීමෙන් දුබල වෙති. කොතෙක් කල් ජීවත් වුව ද දෙවියන්ට ඒ ජරාව නැත. දෙවියාගේ ශරීරය මරණය තෙක් උපන් සැටියට ම වෙනසක් නොවී පවතී. මිනිස් සිරුරෙන් දහඩිය ආදී අපවිතු දෑ ගලන්නේ ය. එබැවින් මිනිසා ගේ වස්තු කිලිටි වේ. ඔහුට නිතර ඇඳුම් මාරු කරන්නට ඇඳුම් පවිතු කරන්නට සිදුවේ. දෙවියන්ට එබන්දක් නැත. ඔවුනට උත්පත්තියෙන් ලද ඇඳුම් අපවිතු වී හෝ දිරා ඉරී හෝ වෙනස් කරන්නට සිදු නොවේ. ඔවුනට උත්පත්තියෙන් ලත් ඇඳුම කිසිදු වෙනසක් නො වී මරණය තෙක් පවතී. මනුෂායාගේ ගෙවල් හා ඇඳ පුටු ආදී භාණ්ඩ ද දිරා යන බැවින් ඔහුට ඒවා ද නැවත නැවත අලුත් කරන්නට සපයන්නට සිදු වේ. දෙවියන්ගේ වීමානාදිය වෙනසක් නොවී ජීවිතාන්තය දක්වා පවතී. මේ කරුණු අනුව බලන කල්හි කිය යුත්තේ මිනිස් ලොව චකුවර්ති රජුගේ සම්පත්තිය ද දිවා සම්පත්තියට වඩා බොහෝ පහත් බවය. එබැවින් තථාගතයන් වහන්සේ "කපණ විසාකෙ මානුසකං රජ්රේ දිබ්බං සුබං උපනිධාය" යනුවෙන් දිවා සුබයේ හැටියට මිනිස් ලොව රාජාය දිළිඳු එකකැයි විශාඛා උපාසිකාවට වදළ සේක. මෙතරම් උසස් දිවාසම්පත්තියක් ලබා දෙන්නා වූ ද ලෝකෝත්තර නිර්වාණ සම්පත්තිය ලබා දෙන්නා වූ ද ලෝකෝත්තර නිර්වාණ සම්පත්තිය ලබා දෙන්නා වූ ද පූජාමය කුශලයේ වටිනාකම පමණ නො කළ හැකිය.

# පූජාව හා දනය

පූජාව ය දනය ය කියා පිත්කම් දෙකක් ඇත්තේ ය. තථාගතයන් වහන්සේ විසින් මංගල සූතු දේශනයේ දී "පූජා ච පූජනීයානං" යනාදි ගයෙන් පූජාව එක් මංගලයක් ලෙසත් "දානඤ්ච ධම්මචරියා ච" යනාදි ගයෙන් දනය වෙනත් මංගලයක් ලෙසත් වදරා ඇත්තේ පූජාව ය, දනය ය කියා පින්කම් දෙකක් ඇති බැවිනි. ඒ දෙක්හි ඇත්තේ මඳ වෙනසකි. දන ශීල භාවනා වශයෙන් කුශලය තුනට ඉබදන තැන්වලදී පූජාව දනය යන මේ දෙක ම දනමය කුශලයට ම අයත් වේ.

උසස් පුද්ගලයනට තමාගේ ගෞරවය හා පුසාදය දක්වීම් වශයෙන් පුෂ්පාදී යම්කිසි වස්තුවක් පිරිතැමීම පූජා නම් වේ. තමාට උසස් වූ හෝ පහත් වූ හෝ සම වූ හෝ කවරකුට වුව ද අනුගුහයක් වශයෙන් යම්කිසිවක් පුදනය කිරීම දන නම් වේ. ගුණවත් පුද්ගලයනට අනුගුහ වශයෙන් ගෞරවයෙන් ආහාරපාන වස්තුාදිය පිරිනැමීමට පූජාවය යි ද කිය හැකිය, දනයයි ද කිය හැකි ය.

දනය විශේෂයෙන් අනුගුහ කිරීම පුධාන කොට ඇතියකි. පුතිගුාහකයාට වුවමනා නැති පුයෝජනයක් නැති දෑ දීම උසස් දානයක් නොවේ. උසස් දනයක් වන්නට පුතිගුාහකයාගේ වුවමනා සලකා බලා පුතිගුාහකයා ගේ වුවමනා පිරිමැසෙන දෙයක් දිය යුතුය. අනුගුහ පූර්වකව පූජා කරන්නවුන් විසින් ද පුතිගුාහකයන්ගේ වුවමනා සලකා බලා පුයෝජනවත් දේවල් පිදිය යුතුය.

අනුත්ගෙන් යම්කිසිවක් වුවමනා නැති උසස් පුද්ගලයන්ට ගෞරවය පිණිස හා පුසාදය දක්වීම පිණිස පූජා කිරීමේදී තමා උසස් කොට සලකන ඒ පුද්ගලයාට නුසුදුසු නොවන කුමක් හෝ පිරිනැමීම සුදුසු ය. පුතිගුාහකයාට තමා පිරිනමන දෙයින් පුයෝජනයක් වීම හෝ නො වීම එහි දී සැලකිය යුත්තක් නො වේ.

උසස් පුද්ගලයන් දක්නට යන විට ඒ පුද්ගලයාට ගරු කිරීමක් වශයෙන් පුසාදය දක්වීම් වශයෙන් මල් පොකුරක් ගෙන ගොස් පිළිගැන්වීම දඹදිව සිරිතකි. මල් සැමදෙන කැමති වස්තුවකි. එය ශුද්ධවස්තුවක් ලෙස ද සලකති. එබැවින් දෙවිවරුන්ට ද මල් පුදති. බුදුරජාණන් වහන්සේ ලොව පහළ වූ පසු උත්තම පුද්ගලයකු වන බැවිත් උන්වහන්සේ දක්තට යන්තෝ ද මල් ගෙන ගොස් උන්වහන්සේට පිළිගැන්වූහ. උන්වහන්සේට මල්වලින් පුයෝජනයක් නැත ද ගෙනැවිත් පිරිනමන්නවුන් කෙරෙහි අනුකම්පාවෙන් උන් වහන්සේ ද ඒවා පිළිගත්හ. තථාගතයන් වහන්සේට මල්වලින් පුයෝජනයක් නැත ද උන්වහන්සේට ගරු කිරීමක් වශයෙන්, පුසාදය දක්වීමක් වශයෙන් කරන්නා වූ ඒ පූජාව මහත්ඵල මහානිසංස වන පිත් කමක් වේ. බුදුරජාණන් වහන්සේට ගරු කිරීමක් වශයෙන් උන් වහන්සේ පිරිනිවීමෙන් පසු ද අද දක්වා ම බෞද්ධයෝ උන්වහන්සේට මල් පුදන්නාහ. පිරිනිවියා වූ තථාගතයන් වහන්සේට ගරු කිරීම් වශයෙන් බෙහෙවින් පූජා කරන්නේ මල්ය. සුවඳ, සුවඳ දුම්, පහන්, කොඩි, පැත්, ගිලත්පස, දුහැත්, ආහාර, අටපිරිකර ආදි තවත් නොයෙක් දේ ද සැදහැවත්හු පිරිනිවියා වූ බුදුරජාණන් වහන්සේ උදෙසා පුදති. අතීතයේ නොයෙක් පින්කම් කොට ඒවායින් නානා පුකාර ඵල ලැබූ අයගේ පුවෘත්ති දක්වා ඇති, අපදන විමානවත්ථු ආදි බෞද්ධ ගුන්ථවල එන කථා අතර ද දක්නට ඇත්තේ පිරිනිවියා වූ බුදුවරයන් උදෙසා දගැබ්, මහබෝවලට මල්, පහන්, සුවඳ, කොඩි, ගී, නැටුම් වැයුම් පුද කළ අයගේ කථා පමණකි. දුහැත්, ගිලන්පස,

අාහාර හා චීවරාදි පරිෂ්කාර පූජා කළ අය පිළිබඳ කථා ඒ ගුන්ථවල දක්නට නැත. සිද්ධාර්ථ බුදුරදුන්ගේ චෛතායට කප්රුකක් පූජා කළ කථාවක් අපදනයෙහි දක්නා ලැබේ. දනුදු ඇතැමුන් චෛතායනට කප්රුක් පුදන්නේ ඒ කතාව අනුවය යි සිතමි. ඒ ගුන්ථවල ආහාර පාන වස්තු පූජා කිරීම පිළිබඳ කථා ඇත්තේ ජීවමාන බුදුවරුන්ට පූජා කළ අය පිළිබඳව ය. පූජා කළ අය පිළිබඳ කථා නැති පමණින් අජීවමාන බුදුවරුන් උදෙසා ආහාර පාන වස්තුාදිය පිදීම නිෂ්ඵලය යි නො ගත යුතු ය.

## නො පිළිගන්නා පූජාව

අජීවමාන බුදුවරුන් රහතුන් උදෙසා කරන පූජා උන්වහන්සේලා නො පිළිගන්නාහ. පරිභෝග නො කරන්නාහ. නො පිළිගන්නා වූ පරිභෝග නො කරන්නා වූ නැති බුදුවරුන්ට, නැති රහතුන්ට පිදීමෙන් පිනක් ලැබේද? එලයක් ලැබේද? යනු මේ පූජාවන් පිළිබඳව ඇතමුන් නඟන පුශ්නයකි. ඔවුන් ඒ පුශ්නය තඟන්තේ පින් පව් තො හැඳිනීම නිසාය. ජීවමාන බුදුරජාණන් වහන්සේට යම්කිසිවක් පූජා කරන කල්හි පින වන්නේ තථාගතයන් වහන්සේගේ පිළිගැනීම හෝ පරිභෝග කිරීම නොව පූජා කරන තැනැත්තා තුළ ඇතිවන ඒ වස්තුව තථාගතයන් වහන්සේට පිරිනමන පුසාදයෙන් යුක්ත සිත ය. පූජා කළහුට අනාගතයේ ඉෂ්ට විපාක ඇතිකර දෙන්නේ ද තථාගතයන් වහන්සේ විසින් නො ව, පූජකයා තුළ ඇති වූ කුශල චිත්තයෙන් ම ය. යම්කිසි පූජාවක් කරන තැනැත්තකුට කුශලය ඇති වන්නේ ඒ පූජාව පිළිගැනීමට පුථමයෙනි. පුතිගුාහකයා විසින් පූජාව පිළිගන්නේ කුශල චිත්තය ඇති වූවාට පසුවය. පරිභෝග කරන්නේ ඊටත් පසුවය. පිළිගැනීම් පරිභෝග කිරීම් දෙක සිදු නො වීමෙන් කලින් ඇති වූ කුශල චිත්තයට හෝ එයින් ලැබෙන විපාකයට හෝ වන හානියක් නැත. බාල කාලයේ තථාගතයන් වහන්සේ ඇති දඩි කළ උන්වහන්සේ ගේ කුඩා මෑණියන් වන මහාපුජාපතී ගෝතමී තථාගතයන් වහන්සේ කෙරෙහි ඇති මහත් භක්තිය නිසා උන්වහන්සේට සිවුරු පිණිස සළු සඟලක් පුදනු කැමැත්තී, රජගෙදර ගබඩාවල, බොහෝ අගනා වස්තු ඇත ද ඒවා නො ගෙන පුළුන් ගෙන්වා සියතින් ම නුල් තනා සියතින් මී සළු සඟළක් වියා

කරඬුවක බහා හිසමත තබාගෙන දශිගණයා හා තථාගතයන් වහන්සේ වෙත පැමිණ ''ස්වාමීනි, භාගාවතුන් වහන්ස, මා විසින් නුඹ වහන්සේ උදෙසා සියතින් ම නූල් අඹරා සියතින් ම වියා පිළියෙල කළ මේ සළු සඟළ මා කෙරෙහි අනුකම්පාවෙන් පිළිගන්නා සේක්වා"යි සැල කළාය. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ, "සංසෙ දෙහි ගොතමී, සංසෙ තෙ දින්නෙ අභඤ්**චෙව** පූජිතො හවිස්සාමි සංමසා ච" යනුවෙන් 'ගෞතමිය; සංඝයාට දෙව; ඒවා සංඝයාට දුන් කල්හි මම පූජා කරන ලද්දේ වෙමි. සංඝයා ද පූජා කරන ලද්දේ ය' යි වදරා ගෞතමිය ගේ පූජාව පුතික්ෂේප කළ සේක. තථාගතයන් වහන්සේ ලෝකයෙහි අගුදක්ෂිණෙයා වන සේක. සංඝයාට පිදීමෙන් බුදුනට පිදීමෙන් වන කුශලය තරම් මහත් කුශලයක් නො වේ. සළු සඟළ පුතික්ෂේප කිරීමෙන් තථාගතයන් වහන්සේට එය පිදීමේ කුශලය නැති වී යතහොත් බොහෝ වෙහෙසී ලබා ගන්නට තැත්කළ ඒ කුශලය ලබා ගන්නට නොදී එයට කුඩා කුශලයක් ලබා ගන්නට සැලැස්සීම තථාගතයන් වහන්සේ විසින් සිය මෑණියන්ට කරන ඉමහත් අපරාධයකි. බුදුවරයෝ මාපියන්ට ගරු කරන්නාහ. කිසි කලෙක අපරාධයක් නො කරන්නාහ. තථාගතයන් වහන්සේ තමන් වහන්සේට කළ පූජාව පුතික්ෂේප කොට එය සංඝයාට පුදන්නට නියම කරන ලද්දේ මහාපුජාපතී ගෝතමියට අතිරේක වශයෙන් තවත් කුශලයක් ලබාදීම පිණිස ය. මේ වස්තු පිළිගන්නා සේක්වා යි කියා තථාගතයන් වහන්සේ ඉදිරියේ ඒ වස්තු තැබූ පසු ඇගේ පින සිදු වී අවසානය. ඇයට බුදුරදුන් පිළිබඳව පූර්ව චේතනා, මුඤ්චන චේතනා, අපර චේතනා යන කුශල චේතනාතුය ඇති වී අවසානය. තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පිළිගැනීමෙන් හෝ නො පිළිගැනීමෙන් හෝ ඒ ඇති වූ කුශල චේතනාවලට වන අමුත්තක් නැත. තථාගතයන් වහන්සේගේ නියෝගයෙන් ඒ පිරිකර නැවත සංඝයාට පිදු කල්හි ඇයට සංඝයා සම්බන්ධයෙන් ද පුර්වචේතනා, මුඤ්චන චේතනා, අපර චේතනා යන චේතනාතුය ඇතිවීමෙන් කුශලය චේතනා සයක් වන්නේය. එයින් ඇයට වස්තු පූජාව අධිකතර මහත් ඵල මහානිසංස වන්නේ ය. "තථාගතයන් වහන්සේ ගෝතමියගේ පූජාව පුතික්ෂේප කළේ ඒ කරුණ නිසා ය. නැත්තා

වූ අජිවමාත බුදුවරුත්ට ආහාර පාත වස්තුාදිය පිදූ කල්හි පතිගුාහකයන් නැති කමින් පූජා කරන්නහුගේ පිනට හානියක් නැති බව ජිවමාන බුදු කෙනකුන්ට පූජා කිරීමෙන් වන කුශලයට සමාන කුශලයක් අජිවමාන බුදුවරුත්ට පිදීමෙනුත් ලැබිය හැකි බව කියන ලද කරුණු අනුව තේරුම් ගත හැකිය. පූජා කිරීමට බුදු කෙනකුත් නැතය කියා සංසයා නැතය කියා පසුබට නො වී පිරිනිවන් පා වදළ බුදුරජාණන් වහන්සේට හැකි පමණින් පුද බුද්ධපූජාමය කුශලය අත්පත් කරගෙන සගමොක් සැප ලබත්වා!

# බුදුරදුන්ට වත් කිරීම

මල් පහන් ආදියෙන් බුදුරදුන්ට පිදීමෙන් පමණක් නොව උන්වහන්සේට වත් කිරීමෙන් ද සැදෑහැතියන්ට පින්සිදු කර ගත හැකි ය. තථාගත පරිනිර්වාණයෙන් පසු ද ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ බුදුන් ජීවමාන කාලයේ උන් වහන්සේට කළ ගඳකිළිය හැමදීම, අසුන් පැනවීම, පැන වූ අසුන් තැන්පත් කිරීම, පහන් දල්වීම, නාන පැන් මුවදෝනා පැන් පිළියෙල කිරීම, දන් නෑමට වේලාවය, දුන් දහම් දෙසීමට වේලාවය, දුන් භිඤුන්ට අවවාද දීමට වේලාවය යනාදීන් කාලාරෝචනය කිරීම යන වත් සියල්ල බුදුරදුන් ජීවමාන කාලයේදී කළාක් මෙන් ම පිරිනිවීමෙන් පසු ද කළ බව සම<mark>න්තපාසාදිකා</mark> නම් වූ විනය අටුවාවෙහි හා සුමංගල විලාසිනි නම් වූ දික්සඟි අටුවාවෙහි ද කියා ඇත්තේය. ඒ අනුව පුතිමා මන්දිරයක හෝ දගැබක බෝධියක හෝ තථාගතයන් . වහන්සේට වත් කිරීමේ චේතනාවෙන් පරමල් ඉවත් කිරීම්, මලසුන් සේදීම්, හැමදීම්, කසළ බැහැර කිරීම්, පැන් එළවා තැබීම්, තණ ආදිය උදුරා ඉවත් කිරීම් යනාදි වත් කිරීමෙන් පින් කැමැත්තියන්ට බොහෝ පින් සිදු කර ගත හැකිය. බුරුම බෞද්ධයෝ බුදුරදුනට වත් කිරීම් වශයෙන් සුවඳ පැන් පිළියෙල කොට බුදුරූ නහවති.

## බුද්ධ පූජාවට කළ යුත්ත

පිරිතිවීමෙන් පසු තථාගතයන් වහන්සේ උදෙසා සැදැහැතියන් පුදන ආහාර පානයන්ට හා චීවරාදි පරිෂ්කාරයන් කෙරෙහි පිළිපැදිය යුත්තේ කෙසේද? යන වග ජීවමාන කාලයේ දී තථාගතයන් වහන්සේ නො වදළ සේක. එබැවින් දන් ඒවාට කුමක් කළ යුතු ද? යනු ගැටළු පුශ්නයක් වී තිබේ. පුථම සාංඝික දනය වන බුද්ධපුමුබ උභතෝ සංඝයාට දෙන දනය බුදුරජාණන් වහන්සේ පිරිනිවීමෙන් පසු හිඤු භිඤුණී දෙසඟ මැද සධාතුක බුද්ධ පුතිමා වහන්සේ නමක් තබා පුතිමා වහන්සේ ඉදිරියෙහි පාතුය තබා සංඝයාට දෙන සියල්ලෙන් ම අගු කොට්ඨාසය බුදුරදුන් උදෙසා ඒ පාතුයට බෙදමින් දනය දිය හැකි බව දක්ෂිණාවිභංග සූතු අටුවාවෙහි කියා තිබේ.

#### අනතුරුව -

"යං සත්ථු දින්නං තං යො සත්ථාරං ජග්ගති වත්තසම්පන්නො භික්ඛු තස්ස වා භික්ඛුස්ස සංසස්ස වා දතබ්බං, සප්පිතෙලානි පන ගහෙත්වා දීපා ජාලෙතබ්බා, සාටකං ගහෙත්වා පටාකා ආරොපෙතබ්බා."

යනුවෙන් ඒ දානයේ දී තථාගතයන් වහන්සේට දෙන ලද දෙය උන් වහන්සේට උපස්ථාන කරන වතින් සම්පූර්ණ භිකුමුවක් ඇති නම් ඒ භිකුමුවට හෝ සංඝයාට හෝ දිය යුතුය. ගිතෙල් හා තෙල් ගෙන පහන් දල්විය යුතු ය. වස්තු ගෙන කොඩි එසවිය යුතුය"යි දක්වා ඇත්තේ ය. මෙහි බුදුනට උපස්ථාන කරන භිකුමුවය යි කියා තිබෙන්නේ දාගැබ් බෝධි පුතිමාගෘහ යන මේවායේ වත කරන භිකුමුවටය. පහන් දල්වීම් කොඩි එසවීම කළ යුත්තේ ද ඒ තැන්වල ය.

"ධම්මදයාද මෙ භික්ඛවේ භවථ මා ආමිසදයාද" යනුවෙන් "මහණෙනි, තෙපි මාගේ ධර්මය උරුම කොට ගත්තෝ වව්. ආමිසය ගත්තෝ නොවව්" ය යි තථාගතයන් වහන්සේ විසින් ධර්මදයාද සූතුයෙහි වදරා තිබේ. තව ද බුදුරජාණන් වහන්සේ වළඳා අවසන් වීමෙන් පසු තවත් ආහාර ඉතිරි වී ඇති අවස්ථාවක ආහාර නො ලැබ උන්වහන්සේ වෙත පැමිණි භිඤුන් දෙනමකට "මහණෙනි, මම දන් වළඳා අවසන් කොට සිටිමි, මේ ආහාර රාශියක් ඉතිරිව ඇත්තේ ය කැමති නම් මේවා වළඳව්. තෙපි මේවා නො වළඳන්නහු නම් මම මේවා සතුන් නැති ජලයකට හෝ තණ නැති බිමකට හෝ දමන්නෙමැ"යි වදළ විටෙක ඔවුන් ගෙන් එක් නමක් "මහණෙනි, තෙපි මාගේ ධර්මය ගන්නෝ වව්. අමිෂය ගන්නෝ නොවව්"ය යි තථාගතයන් වහන්සේ විසින් වදරා

ඇත්තේ ය. "මේ ආහාරයත් එක්තරා ආමිෂයෙකි. එබැවින් මම මෙය නො වළඳමි" යි ඒ දවස සාගින්නෙන් ගෙවයි නම්; අනිත් භිකුුව ඒ ආහාරය ගෙන වළඳා සාගින්න සන්සිඳවා ගෙන ඒ දිනය ගත කරයි නම් ඒ දෙදෙනාගෙන් නො වැළඳු පළමු භිඤුව ම පූජාාතර වන්නේය. අතිශයින් පුශංසාවට සුදුසු වන්නේ ය"යි ධම්මදයාද සූතුයෙහි වදරා ඇත්තේ ය. එය අනුව බලතහොත් බුදුනට පිදු වස්තූත් තමන්ගේ පුයෝජනයට නො ගෙන සිටීම ම භිඤුන්ට යෝගා බව කිය යුතුය. තථාගතයන් වහන්සේගේ භුක්තාවශේෂය ගෙන වළඳත්තා වූ භිඤුවට ඉත් කිසියම් පාපයක් වන බව ද එහි වදුරා නැත. එබැවින් යම්කිසි භිඤුවක් බුදුරදුන්ට පිදු ආහාර ගෙන පරිභෝග කරනවා නම් එයින් ඒ භිඤුවට වන පාපයක් නැති බව කිය යුතුය. පුතිමාගෘහාදියෙහි බුදුරදුන්ට පූදා ඇති ආහාරපාන ඒ තැන්වලින් ඉවත් කොට ඒ තැන් පිරිසිදු කළ යුතුය. ඒවායින් කිසි පුයෝජනයක් බුදුනට හෝ විහාර දාගැබ්වලට හෝ නැත. අහක දමන්නට ඇති ඒ දුවා ගෙන තමන්ගේ පුයෝජනයට යොදා ගැනීමෙන් කාහට වුව ද පාපයක් වන බවක් නො කිය හැකිය.

සැදහැවතකු යම් කිසි වස්තුවක් විහාරයකට දගැබකට බෝධියකට ගොස් බුදුරදුනට පුදන්නේ ඒ වස්තුව කෙරෙහි ඔහුගේ ආලයත් අයිතියත් අතහැර ය. පූජා කිරීමෙන් පසු ඒ වස්තුව ඔහුට අයිති නැත. පූජා කරනු ලැබූ බුදුරජාණන් වහන්සේ ද නැත් එබැවින් ඒ වස්තුව අස්වාමික වස්තුවෙකි. අහක දමන ලද්දක් වැනියෙකි. පාපයක් වන්නේ හිමියා විසින් නො දෙන ලදුව හිමියකු ඇති වස්තුවක් ඒ බව දන දන ගැනීමෙනි. හිමියකු නැති වස්තුවක් ගැනීම අදින්නාදනය නො වේ. ඒ කරුණු අනුව සලකත හොත් බුදුරදුන්ට පුදා ඇති වස්තුන් පාංසුකූල සංඥාවෙන් ගැනීමෙන් කාට වුවත් වරදක් නො වන බව කිව යුතු ය. එහෙත් බුදුනට පුදා ඇති වස්තුන් ගැනීමට තැත් නො කළ යුතුය. අපේ බණ පොත්වල එන පතාකා ජේත වස්තුවේ හැටියට එය හයානකය.

## පතාකා පේුත වස්තුව

පෙර ලක්දිව රුහුණු පෙදෙසෙහි දීර්ඝායු නම් චෛතායක් විය. එහි ඔසවා තිබු කොඩියක් සුළඟින් කැඩී ගොස් දුර පිහිටි කෙතක වැටිණ. කෙත් හිමියා කෙත බලා ඇවිදිනුයේ එය දුක අතට ගෙන බලන්නේ එහි සටහන් කර තිබු අකුරු දක චෛතෳයට පුදන ලද්දක් බව දුන ඒ වස්තුයට ලෝහ කොට අකුරු තිබූ කොටස ඉරා දමා පොරවාගෙන ගෙදර ගියේය. කලකට පසු ඔහු කඑරිය කොට ගිනියම් වූ දහසක් යපට ඇඟේ වෙඑණු ජුේතයෙක් විය. ඔහුට වාඩි වන්නට හෝ නිදන්නට හෝ නො පිළිවන. කෑම බීම කරන්නට නො පිළිවන. ඔහු මහබර ඔසවාගෙන ඉතා දුකසේ ඇවිදී. දිනක් ඒ ජුේතයා මධාාම රාතිුයේ එක්තරා ස්ථවිර නමක් ඉදිරියේ පෙනී සිට ඔහුට පැමිණි දුක කියා සිටියේ ය. තෙරුන් වහන්සේ ඔහුගේ දුක දුක මහත් සංවේගයට පැමිණ, "නුඹට මේ දුකින් මිදීමට මා කරන්නේ කුමක්ද"යි ඇසූහ. "හිමියනි, දීර්ඝායු මෛතාංයට කොඩි දහසක් පුදා මට පින් දුන හොත් මිදිය හැකි වන්නේය" යි කියා ජුේතයා අතුරුදහන් විය. ජුේතයා ගැන ඇති වූ මහත් අනුකම්පාවෙන් පසුදින තෙරුන් වහන්සේ කොඩි සොයන්නාහු පනසක් ලැබ ඒවා චෛතාාට පුද පේුතයාට පින් දුන්හ. ඒ පින් ලැබීමෙන් ජුේතයාගේ හිස අටඟුලක් විවෘත විය. එදින රාතිුයේ ජුෙතයා නැවත ද තෙරුන් වහන්සේට පෙනී සිට හිස අටඟුලක් විවෘත වූ බව කීය. තෙරුන් වහන්සේ නැවත කොඩි පනසක් සොයා චෛතාඃට පුදු පින් දුන් කල්හි තවත් අටඟුලක් පුේතයාගේ ශරීරය විවෘත විය. මෙසේ කුමයෙන් කොඩි සොයා දහස සම්පූර්ණ කළ කල්හි ජුේතයා සම්පූර්ණයෙන් නිදහස් විය.

එදින මධාම රාතිුයේ ජුේතයා ශුද්ධ වස්තුයෙන් හා නානාභරණයෙන් සැරසී තෙරුන් වහන්සේ ඉදිරියේ දේවත්වයෙන් පෙනී සිටියේය. තෙරුන් වහන්සේ "නුඹ කවරෙක්ද"යි ඇසූ කල්හි "හිමියනි, මම පෙර ගිනියම් වූ දහසක් යපටින් වෙලී කෑමක් බීමක් නැතිව වාඩිවීමක් නිදීමක් නැතිව මැරෙන්නේ ද නැතිව මහදුක් වින්දෙමි. ඒ මම දුන් නුඹ වහන්සේගේ කරුණාවෙන් දුකින් මිදී දේවත්වයෙන් සුවසේ වෙසෙමි. කාරුණිකයන් වහන්ස, මා හට මාපියන් විසින් නෑයන් විසින් කළ යුත්ත නුඹ වහන්සේ විසින් කරන ලද්දේය. ඒ මම නුඹ වහන්සේ දක වැඳීමට මෙහි පැමිණියෙමි. නුඹ වහන්සේ ගේ කරුණාවෙන් මා දුකින් මිදී සැපයට පැමිණියාක් මෙන් නුඹ වහන්සේට ද අගු වූ ලෝකෝත්තර අමෘත මහා නිර්වාණ සුඛයට පැමිණෙන්නට ලැබේවා"යි ජේතයා කීය.

ඉක්බිති හෙතෙමේ "හිමියනි, බුද්ධ ධර්ම සංඝ යන මේ තුන් තන්හි කළ ස්වල්ප වූ ද පාපය අනන්ත දුක් ගෙන දෙන්නක් වන්නේය. එසේ ම ඒ තුන් තන්හි කරන ස්වල්ප වූ ද පූජාව අනන්ත ඵලදයක වන්නේය" යි කියා තෙරුන් වහන්සේ සාදරයෙන් පුදක්ෂිණා කොට වැඳ අතුරුදහන් විය.

මේ කථාව ලෝකප්පදීපකසාර නම් ගුන්ථයෙන් ගන්නා ලදී. තුනුරුවනට පුදා ඇති සුළු දෙයක් වුව ද තමාගේ පුයෝජනයට ගැනීම අනාගතයෙහි අනන්ත දුක් ලැබෙන බරපතල පවක් බව මේ කථාව අනුව තේරුම් ගනිත්වා. මේවායේ බරපතල බව නො දත් ඇතැම්හු කිසි සැලකිල්ලක් නැතිව විහාරවල දගැබ්වල බෝධි වල පුද ඇති පහන් තමන්ගේ වුවමනාවලට තැනින් තැන ගෙන යති. පහන්වල තෙල් ගනිති. ඉදල් මුසුන් හා භාජන තමන්ගේ වුවමනාවලට ගෙන යති. නපුරු විපාක ඇති විය හැකි බැවින් ඒවායින් වළකිත්වා.

# මල් පිදීමේ අනුසස් සුමන මල්කරු

අප බුදුරජාණන් වහන්සේ ජීවමාන කාලයේ රජ ගහ නුවර බිම්බිසාර රජතුමාට දිනපතා මල් සපයන සුමන නම් මිනිසෙක් විය. එක් සමයෙක්හි තථාගතයන් වහන්සේ පෙරවරු කාලයේ මහා භිකුෂු සංඝයා විසින් පිරිවරන ලදුව සවනක්ඝන බුදුරැස් මාලාවත් විහිදුවමිත් මහත් වූ බුද්ධානුභාවයෙන් බුද්ධලීලාවෙන් පිඬු පිණිස රජගහ නුවරට වන් සේක. රජුට සමන් මල් අට නැළියක් ගෙන යන්නා වූ සුමන මල්කරු ෂට්වර්ණ රශ්මි මාලාවෙන් හා දෙතිස් මහා පුරුෂ ලඤණ අසූ අනුඛෲඤ්ජනයෙන් ශෝභාවත් වූ රුවන් පහන් ගසක් වැනි තථාගතයන් වහන්සේගේ ශීු දේහය දක, අතිශය පහන් වූ සිත් ඇත්තේ කුමකින් තථාගතයන් වහන්සේට පූජාවක් කරන්නෙම්දෝ යි සිතනුයේ පූජාකිරීමට අන් දෙයක් නො දක්නේ රජුට ගෙන යන්නා වූ මේ මලින් තථාගතයන් වහන්සේ පුදමියි සිතා නැවත "දිනපතා රජුට ගෙන යන මේ මල් නො ගෙන ගිය හොත් රජු කිපී මා සිර කරන්නට ද පිළිවන, රටින් තෙරපත්තට ද පිළිවත, මරත්තට ද පිළිවෙත, එහෙත් කරත්තට දෙයක් නැත, රජු මට කරන දෙයක් කරාවා, මේවා රජුට ගෙන යාමෙන් ඔහු මට දෙතත් දෙන්නේ මේ ආත්ම භාවයේ ජීවත් වීමට තරම් සුළු දෙයකි. මේ මලින් බුදුන් වහන්සේ පිදුව හොත් මට එය අනේක කල්ප කෝටීන්හි සැපගෙන දෙන පිනක් වන්නේ ය. ඒ නිසා වන්නක් වේවා, මේ මල් මම බුදුනට ම පුදමි" යි සිතා පළමුවෙන් මල් දෙමිටක් ගෙන තථාගතයන් වහන්සේ දෙසට විසි කළේ ය. ඒ මල් එකකුදු බිම නොවැටී තථාගතයන් වහන්සේ මතුයෙහි අහස්හි වියනක් මෙන් සැදී සිටියේය. එය දක අතිශයින් පහන් වූ සුමන තවත් මල් දෙමීටක් ගෙන බුදුරදුන් දෙසට විසි කළේ ය. ඒ මල් බුදුරදුන් දකුණු පසින් තිරයක් මෙන් සෑදී අහස්හි සිටියේය. තවත් දෙමිටක් විසි කෙළේය. ඒවා තථාගතයන් වහන්සේ පිටිපසින් ති්රයක් සේ සෑදී සිටියේ ය. තවත් දෙමිටක් විසි කළේය. ඒවා තථාගතයන් වහන්සේගේ වම් පසින් ති්රයක් සේ සෑදී සිට ගත්තේ ය. බුදුරජාණන් වහන්සේ රිදීපටින් වසන ලද්දකු සේ ඉදිරියට වැඩම කළහ. මල් ද එකකුදු නො වැටී නො විසිරී තථාගතයන් වහන්සේ අනුව ගියේය. තථාගත ශරීරයෙන් නික්ම උන් වහන්සේ වටා තුන්යලක් ගමන් කොට ඉදිරියට දුවන්නා වූ බුදුරැස් දහරාවන් නිසා ඒ මල් වඩාත් ශෝහාවත් විය. ඒ පුාතිහායා යක් සතුටට පත් මහජනයා ඔල්වරසන් නඟමින් සඑ උඩ දමමින් සඑ හිසවට කරකවමින් බුදුරජාණන් වහන්සේ ඉදිරියෙන් ගමන් ගත්හ. තථාගතයන් වහන්සේ ද මල්කරුගේ ගුණය පුසිද්ධවනු පිණිස නගරයේ පුධාන මාර්ගයේ ම ගමන් කළහ. මල් කරුගේ සකල ශරීරය පස්වනක් පුීතියෙන් පිරී ඉතිරී ගියේය. ඔහු මඳ දුරක් තථාගතයන් වහන්සේ හා ගමන් කොට මනෝසිලා රසයෙහි ගැලෙන්නාක් මෙන් බුදුරැස් තුළට වැද උන් වහන්සේට ස්තුති කොට වැඳ හිස් පැස ගෙන ගෙදර ගියේ ය.

ඔහු හිස් පැස ගෙන ගෙදර ගිය කල්හි භායණීව "මල්වලට කුමක් කෙළෙහි දු"යි ඇසීය. "තථාගතයන් වහන්සේට පිදුවෙමි" යි මල්කරු කීය. "දුන් රජුට කුමක් කරන්නෙහි දූ"යි භාය\$ාව ඇසු කල්හි "රජු මට කරන දඬුවමක් කෙරේවා යි ජීවිත පරිතාහාග කොට මම මල් පිදුවෙමියි" කියා සිදු වූ සියලු පුාතිහායා දී ඇයට කීය. අනුවණ ගැහැණියට ඒ පුාතිහායා ගැන සිත පහද ගත නො හැකි විය. ඈ බිය වී සැමියාට ද බැණ වැදී "රජවරු නපුරෝ ය. කිපුණු කල්හි අත්පා සිඳවීම් ආදී මහානර්ථ කරන්නාහ. නුඹ කළ දෙයින් මට ද විපත් සිදුවිය හැකිය"යි කියා දරුවන් ද ගෙන රජු වෙත ගොස්, "දේවයන් වහන්ස, මාගේ සැමියා නුඹ වහන්සේට ගෙනෙන මල් බුදුරදුන් පුද හිස් පැස ගෙන ගෙදර ආයේය. මා විසින් මල්වලට කුමක් කළෙහිදයි ඇසූ කල්හි ඒ බව මට කීයේ ය. ඔහු කළ වරදින් මටත් විපතක් වේදෝයි මම ඔහු හැර දරුවන් ද ගෙන නුඹ වහන්සේ වෙත පැමිණියෙමි. දේවයන් වහන්ස. ඔහු කළ දෙය යහපතක් ද, නපුරක් ද කියා මම නො දනිමි. එය කුමක් වුවත් එය ගැන මගේ සම්බන්ධයක් නැත. මම ඔහු අත්හැර දුමීමී" යි කීවා ය. රජතුමා බුදුරදුන් ගේ පුථම දර්ශනයේ දී ම සෝවාන් ඵලයට පැමිණි ආර්ය ශුාවකයෙකි. එතුමා මේ අනුවණ ගැහැණියට මෙතරම් මහත් පුාතිහායෳීයකදී ද සිත පහද ගතහැකි නොවී යයි සිතා, කිපුණු ආකාරයක් දක්වා "කිමෙක් ද මට ගෙනා මල් තිගේ සැමියා බුදුනට පිදු වේ ද" යි ඇසීය. "එසේය, දේවයන් වහන්ස" යි පිළිතුරු දුන්නීය. එකල්හි රජතුමා "ඒ මිනිසා හැර දමීමෙන් තී

කළ දෙය ඉතා යහපති, මාගේ මල් පූජා කළහුට කළ යුත්ත මම දනිමි"යි කියා ඇය පිටත් කර හැර වහා ගොස් ඒ පුාතිහායෳීය තරඹමිත් තථාගතයන් වහන්සේ සමග ම ගමන් කෙළේය. ශාස්තෲන් වහන්සේ රජුගේ පුසාදය දක අණබෙර හසුරුවන වීථියෙහි ම ගමන් කොට රජගෙදර සමීපයට පැමිණි ිසේක. රජතුමා පාතුය ගෙන තථාගතයන් වහන්සේ රජමැදුරට වැඩමවා ගන්නට සිතුවේය. තථාගතයන් වහන්සේ රජමිදුලෙහි ම වැඩ හිඳිනු කැමති ආකාරය දක්වූහ. රජතුමා ලෝකනාථයන් වහන්සේ ගේ අදහස දුන වහ වහා එහි මණ්ඩපයක් කරවීය. භාගාවතුන් වහන්සේ භිඤු සංඝයා හා එහි වැඩහුන් සේක. තථාගතයන් වහන්සේ රජගෙට නො වැඩ එළිමහනෙහි ම වැඩ සිටියේ මල්කරුගේ ගුණය මහජනයා අතර වඩාත් පුකටවනු පිණිස ය. රජතුමා බුදුන් පුමුඛ මහා සඟනට දන් දිණ. තථාගතයන් වහන්සේ වළඳා අවසානයේ අනුමෙවෙනි බණ වදරා පළමු පරිදි ම මල් වියන් මල්තිර තිබිය දී ම මහ පෙරහරින් මහජනයා සමඟ ම වෙහෙරට වැඩම කළ සේක. උන්වහන්සේ ගඳකිළියට පිවිසෙන කල්හි ඒ මල් ගඳකිළිය දොරකඩ වැටිණ.

රජතුමා මඳ දුරක් තථාගතයන් වහන්සේ හා ගමන් කොට නැවතී මල්කරුවා ගෙන්වා "නුඹ මට ගෙනෙන මල් කුමක් සිතා බුදුනට පිදුවෙහි ද"යි ඇසීය. "එකෙණෙහි මට ඇති වූ බලවත් චිත්ත පුසාදය නිසා රජ්ජුරුවන් වහන්සේ මා මරතොත් මරත්වා රටින් නෙරපතොත් නෙරපත්වා යි ජීවිතය පරිතාහාග කොට ඒ මල් පිදුවෙමි" යි මල්කරු කීය. රජතුමා ඔහුගේ කියාව ගැන පැහැදී "නුඹ මහා පුරුෂයෙකැ"යි ඔහුට පසසා ඇතුන් අටදෙනෙකුන් ද, අසුන් අට දෙනකුන් ද, දශයන් අට දෙනකුන් ද, දශියන් අට දෙනකුන් ද, මහාර්ඝ පළඳනා ද, කහවනු අට දහසක් ද, ස්ර්වාලංකාරයෙන් සැරසූ කාන්තාවන් අට දෙනකුන් ද, ගම් අටක් ද යන මේ සියල්ල ඔහුට පුදනය කෙළේ ය. සියල්ලෙන් අට බැගින් ඇති බැවින් සර්වාෂ්ටක නම් වූ ඒ පරිතාහගය මල්කරු ඒ පූජාවෙන් එදින ම ලැබූ අනුසස ය.

අානන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ "සුමන මල්කරුගේ පූජාව නිමිත්තෙන් අද උදෑසන පටන් ම මහා පුීති සෝෂාවක් පවත්නේය. ඔහුට ඉන් ලැබෙන්නා වූ විපාකය කුමක් දෝයි තථාගතයන් වහන්සේගෙන් අසමි"යි සිතා උන්වහන්සේ වෙත එළඹ "මල්කරුට ඒ පූජාවෙන් වන විපාක කවරේද" යි ඇසූහ. "ආනන්දය! මේ මල්කරු විසින් කරන ලද්ද සුළු කොට නො සිතව. හෙතෙමේ මාහට දිවි පුද ඒ පූජාව කෙළේ ය. හෙතෙමේ මා කෙරෙහි ඇති කරගත් ඒ චිත්ත පුසාදයෙන් කල්ප ලසෂයක් දුර්ගතියකට නො පැමිණෙත් ය. එතෙක් කල් ඔහු දෙව් මිනිස් සැප විඳ අන්තිමේදී සුමන නම් පසේ බුදු වන්නේ ය" යි තථාගතයන් වහන්සේ වදළ සේක.

(මේ කථාව දම්පියා අටුවාවෙන් ගන්නා ලදි.)

# නාගවිමාන වස්තුව

මේ මහා භදුකල්පයෙහි අප ගෞතම බුදුරජාණන් වහන්සේට කලින් ලොව පහළ වී වදළා වූ කාශාප බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ධාතුන් පිහිටවා එකල විසූ සැදහැවත්හු යොදුනක් උසැති ස්වර්ණ ලෛතායක් කරවූහ. ඒ ලෛතායට පිරිවර සහිත කිකී රජතමා හා නුවර වැස්සෝ ද දනව් වැස්සෝ ද දිනපතා බොහෝ මල් ගෙන ගොස් පුදන්නාහ. එබැවින් මල් දුර්ලභ විය. එක් දවසක් උපාසකයෙක් මල් සොයනු පිණිස මාලාකාර වීථියේ ඇවිද එක් කහවණුවකට එක බැගිනුදු මල් සොයා ගත නොහී කහවණු අටක් ද රැගෙන මල් වත්තකට ගියේ ය. ඔහු එහි ගොස් ''මේ කහවණු අටට මල් අටක් හෝ දෙව"යි කීය. "මල් සියල්ල නෙලා දී දැන් අවසන්ය" යි මල්කරු කීය. උපාසක තෙමේ "මල් ඉතිරි වී ඇත් නම් මම සොයා ගන්නෙමි" යි කීය. "එසේ නම් උයනෙහි ඇවිද සොයා ගන්න"යයි මල්කරු කීය. උපාසක උයනට පිවිස අවිදිනුයේ බිම වැටී තිබු මල් අටක් ලැබ ඒවා මල්කරු වෙත ගෙනැවිත් දක්වා ඔහුට කහවණු අට ගන්නට කීය. "මේ මල් ලැබී ඇත්තේ ඔබ පිනෙන් ය. ඒ නිසා මේවාට මම මුදලක් නො ගනිමි" යි මල් කරු කීය. "මම නොමිලයේ මල් ගෙන භාගාවතුන් වහන්සේට නො පුදමි"යි කියා කහවණු අට ඔහු ඉදිරියේ තබා මල් ගෙන චෛතා කරා ගොස් පහන් සිතින් පිදුවේ ය. උපාසක ඒ පිනෙන් මරණින් මතු තව්තිසා දෙව්ලොව උපන. තුන්කෝටි සැටලඎයක් අවුරුදු ආයුෂය ගෙවී ගිය පසු ඔහු චුතව නැවත එහි ම උපන්නේ ය. මෙසේ නැවත නැවත දෙව්ලොව ම උපන් ඔහු අප බුදුන් සමයෙහි ද එහි ම විසුවේ ය.

දිනක් මුගලන් මහ තෙරුන් වහන්සේ දෙව්ලොව චාරිකාවෙහි හැසිරෙන සේක් මහත් වූ ශ්වේතහස්තිරාජයකු පිට නැගී අප්සරා සමූහයා විසින් පිරිවරන ලදුව පුන්සඳ මෙන්, හිරු මෙන් දිසාවන් ආලෝක කෙරෙමින් මහත් වූ දිවාහනුභාවයෙන් අහස්හි ගමන් කරන ඒ දෙවියා දක ඔහු වෙත වැඩම කළහ. දෙව්පුත් තෙරුන් වහන්සේ දක ඇතු පිටින් බැස උන් වහන්සේට වැඳ සිටියේ ය. එකල්හි තෙරුන් වහන්සේ ඔහු අමතා "තොප මේ මහාසම්පත්තිය ලදුයේ අතීතයෙහි කළ කිනම් කුශලකින් ද"යි විචාළ සේක. එකල්හි දෙව් පුත් -

අට්ඨෙව මුත්ත පුප්ථානි කස්සපස්ස මහෙසිනො, ථූපස්මිං අභිරොපෙසිං පසන්නො සෙහි පාණිහි, තෙන මෙ තාදිසො වණ්ණෝ තෙන මෙ ඉධ මිජ්ඣති උප්පජ්ජන්ති ච මෙ භොගා යෙ කෙචි මනසො පියා.

"හිමියනි, මම අතීතයේ කාශාප බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ස්තුපයට නටුවෙන් ගිලිහී වැටුණ මල් අටක් පහන් සිතින් සියතින් පිදුවෙමි. මාගේ මේ කාන්තිමත් ශරීරවර්ණය ඒ පිනෙන් ඇතිවිය. මාගේ මේ දිවාසම්පත්තිය ඒ පිනෙන් ඇති වූවකි. සිතට පිය වූ අනල්ප දිවා භෝජනාදි වස්තුහු මට ඒ පිනෙන් පහළ වන්නාහ." යි කීය.

(වීමානවත්ථු අටුවාවෙන්)

මෙකල මල් පුදනුවත් විසිත් සිතට ගතයුතු වැදගත් කරුණක් ඉහත දක්වූ කථාවෙහි ඇත්තේ ය. එනම් උපාසක තැන විසිත් මල් නො මිලයේ නො ගැනීම ය. පූජාව දනයට ම අයත් පිනකි. දනය තේරුම් කර ඇත්තේ "අත්තුපකරණ පරිච්චාග චේතනාව" කියා ය. එනම් තමාට සම්පූර්ණයෙන් අයිතිය ඇති වස්තුවක් අනුගුහ වශයෙන් හෝ පූජා වශයෙන් අනිකකුට පිරිනැමීම ය. මිලක් දෙන්නේ නැතිව නිකම් ම අනුන්ගෙන් දෙයක් ගෙන තවත් කෙනකුට දීම හෝ පිදීම වැදගත් දීමක් හෝ පිදීමක් නොවේ. වැදගත් වන්නේ තමා වෙහෙසී සපයා ගත්තා වූ හෝ මිලයට ගත්තා වූ හෝ දෙයක් දීම හා පිදීම ය. උපාසක තැන මල් තො මිලයේ නො ගත්තේ එසේ ගත්තා ලද්දක් පිදීමේ වැදගත් කමක් තැති බැවිනි. මෙකල බොහෝ දෙනා තමත් මහත්සි වී මල් සැපයීමක් හෝ මිලයට ගැනීමක් හෝ නො කොට අනුත් ගෙනෙන මල් වලිත් ටිකක් ගෙන පුදන්නට බලාපොරොත්තු වෙති. එසේ කරන පූජා වල වැදගත් කමක් වටිනා කමක් නැති බව සැලකිය යුතු ය.

පූජාවක් කිරීමට තමා අයත් දෙයක් තිබිය යුතුය. කෙනකුගේ දෙයක් තවත් කෙනකු විසින් පූජා නො කළ හැකි ය. පූජා කෙළේ ද එය පූජාවක් නො වේ. කෙනකු විසින් මල් පහන් ගිලන්පස ආදි පූජාදවා පිළියෙල කොට පූජාසනය මත තබා පූජා කිරීමට ගාථා කියන කල්හි තවත් බොහෝ දෙනා එකතුව පූජා කිරීමේ ගාථා කියනි. එහෙත් ඔවුන් විසින් පූජා කරන ඔවුනට අයිති කිසිම වස්තුවක් එහි නැත. පූජා කරන වස්තුවක් නැතිව එසේ ගාථා කීම තේරුමක් නැති වැඩක් බව ද සැලකිය යුතුය. පූජා කිරීමේ තේරුම නො දත් බැවින් ඇතැම්හු අනුන් මල් ගෙනවුත් අසුන මත තබා පුදන කල්හි එකතු වී ගාථාව කියුවහොත් තමන් පූජාවක් කළා වෙතියි සිතති. මේ කරුණු තේරුම් ගෙන පින් සිදුවන සැටියට මල් පහන් ආදිය පුදත්වා.

#### සුළුගුළු උපාසක

සුළුගුළු උපාසක යනු සිංහල බෞද්ධයන් අතර පුසිද්ධ නමෙකි. ඒ නම පුසිද්ධියට පත්ව ඇත්තේ සුළුගුළු උපාසකතුමාට මලිය මහාදේව නම් වූ රහතන් වහන්සේ ගේ ආරාධනයෙන් පණ තිබියදී ම තව්තිසා දෙව්ලොවට යන්නට ලැබීම නිසා ය. දෙව්ලොව දී ඔහුට නානාපුකාර සම්පත් ඇති බොහෝ දෙවියන් ඇසින් ම දක ගත හැකි විය. උපාසකතුමා සිළුමිණි සෑය සමීපයෙහි සිටි කල්හි රක්තවර්ණ වස්තුාහරණයෙන් සැරසී රක්තශෙන්ධවයන් යෙදූ පුවාල රථයකින් එක් දෙවියෙක් එහි ආයේය. ඔහුට රක්ත වර්ණ වස්තුාහරණයෙන් සැරසුණු සුරංගනාවෝ රත් චාමර ගෙන පවත් සලති. එසේ ම සැරසුණු තවත් බොහෝ දෙව්ලියෝ ඔහු සතුටු කරවනු වස් ඔහු ඉදිරියේ සුමිහිරි ගී ගයති. තුයා්යන් වාදනය කෙරෙති. නටති. රක්තවර්ණ වස්තුාහරණයෙන් සැරසී රක්තවර්ණ

ඡතුධ්වජපතාකාවන් ගෙන බොහෝ දෙවියෝ ඔහු පිරිවරා ගමන් කරති. එසේ මහත් වූ දේවානුභාවයෙන් මහත් වූ ඓශ්වයාීයෙන් හැසිරෙන ඒ දෙවියා දක උපාසක තෙමේ, "හිමියනි, මෙබඳු සම්පත්තියක් ඇතියකු මීට පෙර මා කිසි දිනක දක නැත. මේ සම්පත්තිය මොහුට ලැබී ඇත්තේ කිනම් පිනකින් ද,"යි ඇසීය.

එකල්හි තෙරුන් වහන්සේ කියන්නාහු "උපාසකය, මොහු පෙර ජාතියේ චේතිය විහාරය සමීපයේ ගමක ගොපලු දරුවෙකි. ඔහු එක් දිනක අනික් ගොපලු දරුවන් හා ගවයන් ගෙන දුදුරුඔය චෙත ගොස් ගව සමූහයට තණ කන්නට හැර තෙමේ වැලිතළාවක කීඩා කරන්නේ වැලි එකතු කොට සෑයක් තනා රත්මල් වනයට පිවිස බොහෝ මල් නෙලා ගෙනවුත් එහි පුද මල් නො වියළෙනු පිණිස පැන් ඉස හිරු රැස් වළකනු පිණිස අතු කඩා ගෙනවුත් ආවරණයක් කොට සිත පහද ගෙන සවස ගවයන් ගෙන නිවසට ගියේය. එදින රාතිුයේ හටගත්තා වූ ආබාධයකින් කඑරිය කළ ඔහු මෙහි උපන්නේය. මේ ඒ මල් පූජාවෙන් ඔහු ලද සම්පත්තිය ය" යි වදළ සේක. එය අසා උපාසක තෙමේ මහත් සොම්නසට පැමිණියේය.

මල්, ජනයන්ගේ නෙත් සිත් පිනවන ශෝභාවක් හා සුගන්ධයක් ද ඇත්තා වූ ජනපිය දෙයකි. එය පිදීමේ පිනෙන් විශේෂයෙන් උපනුපත් ජාතිවලදී රූප ශෝභාව ඇති වේ. ස්වර්ණතිලකාවට පුරුෂයන් වශී වන, උමතු වන රූප ශෝභාවක් ඇති වූයේ මල් පූජාවෙනි. උපනුපත් තැන බොහෝ දෙනාට පිය පුද්ගලයකු වීමට ද මල් පූජාව විශේෂයෙන් හේතු වේ.

### පහන් පූජාවේ අනුසස්

"දීපදෝ හොති චක්ඛුදා" යනුවෙන් පහන් දෙන, පුදන තැනැත්තේ ඇස් දෙන්නේ වේ යයි තථාගතයන් වහන්සේ වදළ සේක. ආලෝකය ඉතා පුයෝජනවත් වටිනා දෙයකි. ඇස් ඇත්තේ ද ආලෝකය නැති තැන අන්ධයෙකි. ඇසින් පුයෝජන ලැබිය හැක්කේ ආලෝකය ඇති තැනදී පමණෙකි. එබැවින් ආලෝකය දීම ඇස් දීමක් වැනි වේ. ආලෝකය පිදීම ඇස් පිදීමක් වැනි පින්කමෙකි. සෑම පිනකින් ම දෙව්මිනිස් සැප ලැබිය හැකි ය. ඒ ඒ පින්කම්වලින් විශේෂයෙන් ලැබෙන අනුසස් ද ඇත්තේ ය. පහන් පූජාව පුඥාව ලැබීමේ විශේෂ පින්කමෙකි. උපනුපන් තැන හොඳ ඇස් ලැබීමටත්, ශරීර කාන්තිය ලැබීමටත්, මෙය හේතු වේ. දිවැස් ලැබීමට ද මෙය විශේෂ පින්කමෙකි.

අප බුදුසස්නෙහි දිවැස් ඇතියවුන්ගෙන් අගතැන් පත් වූවෝ අනුරුද්ධ තෙරුන් වහන්සේය. උන් වහන්සේ පදුමුත්තර බුදුරදුන් හමුවේ දී ධනවත් මනුෂායෙක් ව සිට බුදුරදුන් පුමුඛ මහාසංඝයාට සතියක් මහදන් දී අවසාන දිනයේ පිරිවර සහිත තථාගතයන් වහන්සේට වටිනා වස්තු ද පුද දිවැස් ඇතියවුන්ගෙන් අගුස්ථානය පැතුහ. පදුමුත්තර බුදුරදුන් පිරිනිවීමෙන් ඒ ධනවතා මහා සංඝයා වහන්සේ වෙත එළඹ "දිවැස් ලැබීමට කළ යුත්තේ කිමදු"යි ඇසීය. "උපාසකය, එය සඳහා පුදීපදනය දෙන්නට වටනේය"යි සංඝයා වහන්සේ වදළහ. ඔහු යහපතැයි ගිවිස පදුමුත්තර බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ධාතු පිහිටවා කළ සත් යොදුන් ස්වර්ණ චෛතාය වෙත දහස බැගින් පහන් දල්විය හැකි පහන් ගස් දහසක් කරවීය. ඒවා ළඟට කුඩා වූද ඒවා ළඟට තවත් කුඩා වූද දහස් ගණන් පහන් ගස් කරවීය. එසේ කොට මහා පහන් පූජාවක් කෙළේය. ඉන් කල්ප ලඎයකට පසු නැවත ද හෙතෙමේ කාශාප බුද්ධ කාලයේ බරණැස් නුවර පොහොසත් පවුලක ඉපද බොහෝ රන් තැටී සාදවා ගිතෙල් පුරවා මැද සකුරු කැටය බැගින් ද තබා ඒ තැටි එකින් එකට ගැටෙන පරිදි කාශාප බුදුන්ගේ එක් යොදුන් ස්වර්ණ මෛතාාය වටා තබා විශාල රත් තැටියක් කරවා එහි පහන් වැටි දහසක් තබා දල්වා හිස මත තබා චෛතාය වටා සර්ව රාතිුයේ ම ඇවිදිමින් මහා පහන් පූජාවක් කෙළේ ය.

# පඤ්චදීපිකා භික්ෂූණීන් වහන්සේ

කල්ප ලඤයකට පෙර අතීතයේ එක් කපෙක හංසවතී තගරයේ ආරාමයෙන් ආරාමය වන්දනාවේ ඇවිදින කාන්තාවක් වූවාය. ඕ එක් මාසේපෝය දිනයක එක් බෝධි වෘඤයක් වෙතට පැමිණ එහි සිත පහද බෝධිමූලයේ හිඳගත්තා ය. ඕ ඉතා ගෞරවයෙන් දොහොත් මුදුනේ තබා බෝ රුකට වැඳගෙන මහත් සොම්නසින් "ඉදින් බුදුරජාණන් වහන්සේ අනන්ත ගුණ ඇති සේක් නම්, අසම අපුතිපුද්ගල වූ සේක් නම්, මේ බෝධීන් වහන්සේ පුාතිහායා යියක් දක්වන සේක්වා, මේ බෝධීන් වහන්සේ දිලිසෙත්වා" යි සිතුවා ය. එකෙණෙහි බෝ රුක දිලිසිණ. සියලු බෝ රුක ස්වර්ණ වර්ණ විය. සෑම තැන ම ආලෝකය පැතිරිණ. ඒ පුාතිහායා යන් අතිශයින් සොම්නසට පත් ඕ තොමෝ සතියක් ම බෝ රුක මුල විසුවාය. සත්වන දින රාතියෙහි පූජාසනය මත පහත් පසක් දල්වූවාය. ඒ පහත් පසුදින හිර උදවන තෙක් ම දල්වීණ.

පසු කාලයේ ඕ කලුරිය කොට තව්තිසා දෙව්ලොව උපන්නා ය. ඇට එහි සැටයොදුන් උස තිස්යොදුන් පළල පඤ්චදීපිකා නම් විමානයක් පහළ විය. එහි ගණනක් නැති පහන් දල්වෙන්නේ ය. ඇයට දක්නට කැමති උඩ යට සරස ඇති සියල්ල ඇසට පෙනෙන්නේය. ගස්වලින් පර්වතවලින් ඇයට ආවරණයක් නො වන්නේ ය. ඒ පිනෙන් ම ඕ අසූවරක දෙව්රදුන් ගේ බිසව වූවාය. සියවරක සක්විති රජුන්ගේ මෙහෙසිය වූවා ය. උපනුපන් සැම තැන ම ඇය පිණිස දහස් ගණන් පහන් දල්විණි. ඕ මෙසේ දෙව් මිනිස් දෙ ගතියෙහි කල්ප ලක්යෙක් සම්පත් විඳ අන්තිම ජාතියේ අප බුදුරජාණන් වහන්සේගේ සස්නෙහි පැවිදිව සත් හවුරුදු වියෙහි ම සව කෙලෙසුන් නසා රහත් වූවා ය. සත් හවුරුදු වියෙහි ම ඕ උපසම්පදව ද ලැබුවාය. ඇය වසන සැම තැන ම ඇය උදෙසා පහන් පසක් දල්විණ.

සතසහස්සිතො කප්පෙ යං දීපමදදිං තද, දුග්ගතිං නාභිජානාමි පඤ්චදීපානිදං එලං.

මේ පඤ්චදීපිකා ස්ථවිරියගේ පුකාශනයකි. මෙයින් කල්ප ලකුෂයකට පෙර ඒ කාලයේ මම යම් පුදීප දානයක් දුන්නෙම්ද එතැන් පටන් මේ වනතුරු දුර්ගතියකට නො පැමිණියෙමි. මේ පුදීප පස පිදීමේ අනුසසය යනු එහි තේරුම ය. (ආපදන පාළියෙන්)

# සුවඳ පූජාවේ අනුසස්

දුමක් වශයෙන් ද, වතුරක් තෙලක් කල්කයක් චූර්ණයක් වශයෙන් ද, සුවඳ පූජා කළ හැකි ය. සඳුන් කපුරු මල් ආදි සුවඳ ඇති දුවායෙන් ද සුගන්ධ පූජාවක් වශයෙන් පිදිය හැකි ය. සුවඳ පූජාවෙහි විශේෂ ආනිසංසයක් වශයෙන් කිය යුත්තේ උපනුපන් ජාතියේ අනායන්ට පිය පුද්ගලයකු වීමය.

සිද්ධාර්ථ නම් බුදුරදුන් විසූ කුටියට සුවඳ දුම් දුන් පින්වතෙක් ඒ පිනෙන් කල්ප අනූසතරක් දෙව්මිනිස් දෙගතියෙහි බොහෝ සැප ලබා අප බුදුරජාණන් වහන්සේ වැඩ විසූ කාලයේ මිනිස්ලොව ඉපද බුදුසස්නෙහි පැවිදිව සිවුපිළිසිඹියාපත් මහරහත් නමක් වී සසර දුකින් මිදී නිර්වාණ පුරයට පැමිණි උන්වහන්සේ ධූපදයකස්ථවිර නම් වූහ.

"යං යං යොනුපපජ්ජාමි දෙවත්තං අථ මානුසං, සබ්බේසම්පි පියො හොමි ධූපදනස්සිදං එලං

චතුනවුතිතො කප්පෙ යං ධූපමදදිං තද, දුග්ගතිං නාභිජානාමි ධූපදනස්සිදං එලං

මේ ධූපදයක රහතත් වහත්සේගේ පුකාශනයෙකි. මම යම්යම් ජාතියක උපත්තෙම් ද දෙවි වූ ද මිනිස් වූ ද සෑම ජාතියේ ම සැමට ම පිුය වූයෙමි. එය ධූපදානයේ එලය ය. මේ කපිත් සිව් අනූවත කපෙහි යම් ධූපදනයක් කෙළෙම් ද එතැත් පටත් මේ වත තෙක් දුර්ගතියට නො ගියෙමි. මේ ධූපදනයේ එලය ය යනු එහි තේරුම ය.

# පැන් පිදීමේ අනුසස්

මෙයින් අනූ එක්වන කපෙහි බන්දුමතී නගරයෙහි වතුර ඇද දීමෙන් පවුල රකින දුගී කතක් වූවාය. එකල එහි බුදුරදුන් ඇත ද මහ සඟන ඇත ද දිළිඳු වූ ඇයට දන් දීමට කිසි වස්තුවක් නො තිබිණ. එබැවින් ඕ පහන් සිතින් විහාරයෙහි පැන් තැබීම කළාය. ඕ තොමෝ මරණින් මතු ඒ පිනෙන් තව්තිසා දෙව්ලොව දෙව්විමනක දහසක් දෙවඟනන්ට පුධානව උපන්නාය. ඕ ආයුෂයෙන් ද, රූපශෝභාවෙන් ද, සැපයෙන් ද, පිරිවරින් ද, ආධිපතායෙන් ද, රූපයෙන් ද, ශබ්දයෙන් ද, ගත්ධයෙන් ද, රසයෙන් ද, ස්පුෂ්ටවායෙන් ද යන කරුණු දසයෙන් අත් දෙවඟනන් ඉක්ම සිටියා ය. සසර සැරිසරන්නා වූ ඕ ඒ පිනෙන් පනස් වරෙක දෙව් රජුන්ගේ මෙහෙසිය වූවා ය. විසිවරෙක

සක්විති රජුන්ගේ මෙහෙසිය වූවා ය. අනූ එක් කපක් මුළුල්ලෙහි දේවමනුෂා දෙගතිය හැර අන් ගතියකට නො ගියාය. අහසෙහි වුව ද කඳුමුදුනක දී වුව ද පැන් වුවමනා වෙතහොත් ඇයට සැණෙකින් පැන් ලැබෙන්නේ ය. ඇගේ ශරීරයට කිසි විටෙක උෂ්ණයෙන් පීඩාවක් නො වීය. ඕ මෙසේ දීර්ඝ කාලයක් ඒ පිනෙන් දෙව්මිනිස් සුව විඳ අප බුදුන් කල මිනිස් ලොව ඉපද පැවිදිව සව් කෙලෙසුන් නසා රහත් ව නිවන් පුරයට පිවිසියා ය. ඕ බුදුසස්නෙහි උදකදයිකා ථෙරී යන නමින් පුසිද්ධ වූවා ය.

එකනවුතිතො කප්පෙ යං දකං අදදිං තද දුග්ගතිං නාභිජානාමි දකදුනස්සිදං ඵලං

මේ ඒ ස්ථවිරියගේ පුකාශනයෙකි.

මෙයින් එක් අනූවන කපෙහි යම් ජලය දීමක් කෙළෙම්ද ඒ හේතුවෙන් මේ වනතෙක් කිසි විටෙක දුර්ගතියට නො පැමිණියෙමි. මෙය උදකදනයේ පලය ය යනු එහි තේරුම ය. (අපදාන පාලියෙන්)

### පැන් පූජා කළ දුශියක්

එක් සමයෙක්හි අප භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ මහත් වූ බික් සඟන හා කොසොල් රට සැරි සරන සේක් ථූන නම් බමුණු ගම වෙත වැඩම කළ සේක. "ශුමණ ගෞතමයෝ ඔවුන්ගේ ගම සමීපයට පැමිණිියහ" යන පුවත එහි වෙසෙන බමුණන් අතර පැතිර ගියේය. එහි වෙසෙන බුාහ්මණයෝ මිථාන දෘෂ්ටිකයෝ ය. මසුරෝ ය. බුදුරදුන් කෙරෙහි අපුසන්නයෝ ය. ඔවුනු "ශුමණ වුවහොත් මේ ජන සමූහයා ඔවුන්ගේ කීම පිළිගන්නෝ ය. ඉන්පසු අප ගේ බුාහ්මණ ධර්මයට මෙහි තැනක් නැති වන්නේය" යි බියවී බුදුරදුන් ගමට ඇතුළු විය නොහෙනු පිණිස තැන තැන ගං ඉවුරෙහි තුබූ යාතුාවන් ඉවත් කරවූහ. ඒදඬු බිඳ දමූහ. පැන්හල් නැති කළහ. වාසය කළ හැකි ශාලා නැති කළහ. එක් ලිඳක් ඉතිරි කොට අත් සියලු ළිං වසා දුමූහ. භාගාවතුත් වහන්සේ ඔවුන්ගේ විපුකාරය දක අහස් ගමනින් ගඟින් එතරව කුමයෙන් බමුණු ගමට වැඩ මාර්ගයෙන් ඉවත්ව එක්තරා ගසක සෙවනෙහි බික්සඟන පිරිවරා වැඩ හුන් සේක.

පැත් ගෙන යන්නාවූ බොහෝ ස්තීුහු භාගාවතුන් වහන්සේ සමීපයෙන් එමඟින් පැන් ගෙන ගියෝ ය. කලින් ම එගම බාහ්මණයන් ශුමණ ගෞතමයන් එන කල්හි කිසිවකු පෙර ගමන් කිරීම් ආදියෙන් ඔවුනට කිසිදු සැලකිල්ලක් නො කළ යුතුය, ගෙවලට පැමිණියත් ඔවුන්ගේ ශුාවකයනට වතුර ටිකකුදු නො දිය යුතුය යි කතිකා කරගෙන තිබූ බැවින් බුදුන් වහන්සේ සමීපයෙන් පැන් කළ ගෙන ගමන් කළ ස්තීුහු තථාගතයන් වහන්සේ ගැන සැලකිල්ලක් නො දක්වූහ. ඔවුන් අතුරෙන් එක් බුාහ්මණයකුගේ දශියක් පැන් කළයක් ගෙන යන්නී භාගෳවතුන් වහන්සේ පිරිවරා වැඩ සිටින බොහෝ භිඤුන් ගමන් විඩාවෙන් පිපාසිතව සිටිනා බව පෙනී "ශුමණ ගෞතමයනට හෝ ඔවුන්ගේ ශුාවකයන්ට සැලකිලි නො කිරීමට ගමෙහි බමුණෝ කතිකා කරගෙන සිටින්නාහ. එහෙත් මෙබඳු පුණාක්ෂේතුයක් ලැබ පැන් ටිකක්වත් පිළිගන්වා පිනක් කර නො ගතහොත් කවද මම මේ දුඃඛ ජීවිකාවෙන් මිදෙන්නෙම් ද" යි සිතා "මාගේ ස්වාමියා හා ගම්වැසියෝ මට කරන දඬුවමක් කෙරෙත්වා, මම මේ පුණාක්ෂේතුයෙහි පානීය දුනයක් දෙමි"ය යි අනා ස්තීුන් විසින් බිම තබා තථාගතයන් වහන්සේට පසඟ පිහිටුවා වැඳ පැන් පිළිගන්නා සේ යාඥා කළා ය.

එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ ඇයට අනුගුහ පිණිස පැන් පෙරහා අත්පා සිසිල් කොට පැන් බීම ද කළ සේක. කළයෙහි පැන් මඳකුදු අඩු නො වීය. ඕ තොමෝ ඒ පුාතිහායාීය දක ඉමහත් පීතියට පැමිණ භිඤුවකට ද පැන් පිළිගැන්වූවාය. ඒ භිඤුව ද පැන් පෙරහා ගෙන අත්පා සිසිල් කර පානය ද කෙළේ ය. කළයේ පැන් තිබූ පරිදි ම පිරී තිබිණ. ඈ එසේ සියලු ම භිඤූන්ට පැන් පිළිගැන්වූවාය. පැන් කළය පළමු සේ ම පිරී තිබිණ. ඕ තොමෝ අතිශය පීතියෙන් පැන් කළය හිස තබා නිවස බලා ගියා ය. තමාගේ දශිය බුදුරදුන් ඇතුළු මහ සඟනට පැන් පිළිගැන්වූ බව ඇසූ බුාහ්මණයා "මෑ ගම්වැසියන්ගේ කතිකාව බිඳ මට ද අවනම්බු කළාය" යි කිපී බිම පෙරළා ඇයට අතින් පයින් පහර දිණ. බමුණාගේ පුහාරයෙන් දාසිය මිය ගොස්, පැන් පූජා කිරීමේ පින් බලයෙන් තව්තිසා දෙව්ලොව උපන්නා ය. ඇයට එහි කල්පවෘක්ෂයක් සහිත අතාහලංකාර විමානයක් පහළ විය. විමන වටා රිදීවත් වැලිතලා ඇති තිල් මැණික් කඳක් බඳු ජලය ගලායන රමණීය ගංගාවක් පහළ විය. විමානය ඉදිරිපස පඤ්චවර්ණ පද්ම සමූහයන් ඇති මහා පොකුණක් පහළ විය. එහි ස්වර්ණ නෞකාවක් ද පහළ විය. ඕ එහි දිවා සම්පත් විඳිමින් විසුවා ය.

තථාගතයන් වහන්සේ ආනන්ද ස්ථවිරයන් අමතා "ආනන්දය. ළිඳට ගොස් මා හට පැත් ගෙන එව"යි වදළ සේක. "ස්වාමීනි, මෙගම බමුණන් ළිඳ දූෂණය කොට ඇත්තේය. එබැවින් පැන් නොගත හැකිය"යි ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ සැළ කළහ. දෙවනුව ද තුන්වනුව ද තථාගතයන් වහන්සේ පැන් ගෙන එන්නට වදළහ. ආතන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ භාගෳවතුන් වහන්සේගේ පාතුය ගෙන ළිඳ කරා ගියහ. උන් වහන්සේ ගිය කල්හි පැනින් පිරී ළිඳ උතුරා යන්නට විය. ළිඳෙහි වූ වීපොතු පිදුරු ආදී සියල්ල පාවී ගොස් ජලය පිරිසිදු විය. එයින් ගලා යන ජලයෙන් ගමෙහි පහත් තැන් යට වන්නට විය. ඒ පුාතිහායාෳීය දුටු බමුණෝ මුළු ගම ම ජලයෙන් යට වී යනු ඇතැයි බිය වී තථාගතයන් වහන්සේගේ ම පිහිට සොයා උන්වහන්සේ වෙත වහා අවුත් ඎමා කරවා ගත්හ. එකෙණෙහි ජලය අතුරුදහන් විය. ඔවුනු භාගාවතුන් වහන්සේට හා සංඝයාට වාසස්ථාන පිළියෙළ කර දී පසු දින දනයට ද ආරාධනා කළහ. පසුදින බුදුරදුන් ඇතුළු සඟනට දන් දී ඔවුනු භාගාවතුන් වහන්සේ වෙත පැමිණ හිඳගත්හ.

එකෙණෙහි දෙවඟත ද තමාගේ සම්පත්තිය බලා ඉමහත් සොම්නසට පැමිණ ඒ මහත් වූ සම්පත්තිය ලැබීමේ හේතුව වීමසන්නී ඒ පැන් පිදීමේ පින බව දන මහත් සතුටට පැමිණ ''දන් ම මම භාගාවතුන් වහන්සේ වෙත ගොස් උන්වහන්සේ වඳිමි. මනාකොට පිළිපන්නවුන්ට කරන ස්වල්ප වූ ද සත්කාරයෙන් මහත් සම්පත් ලැබෙන බවට මිනිස් ලොවට පුකාශ ද කරන්නෙමි" යි අප්සරා දහස හා විමානයත් සමග තථාගතයන් වහන්සේ වෙත පැමිණ උන්වහන්සේට වැන්ද ය. තථාගතයන් වහන්සේ ඇගෙන් ම පුශ්න කර මහ ජනයාට ඇය හඳුන්වා දී ධර්මදේශනා කළ සේක. දෙවඟන දහම් අසා සෝවාන් එලයට පැමිණියාය. පැමිණි පිරිසට ද ධර්ම දේශනාව සාර්ථක විය. (විමාන වස්තුවෙන් ගන්නා ලදී. එහි නාවාවීමාන නමින් මෙය දක්වේ.)

## ගිලන්පස පූජාවේ අනුසස්

අම්බපාතාදි අෂ්ටපාතත්, එවාට සමාන වන දෙහි දෙඩම් ආදියෙන් කරන පාන වර්ගත්, වෙඬරු ගිතෙල් සීනි සූකිරි සීනිබෝල පැණි සකුරු මී පැණි තලතෙල් යන මේවාත්, සියලු ම බෙහෙත් වර්ගත් ගිලන්පස වශයෙන් පිදිය හැකි ය.

අම්බපාත - ජම්බුපාත - චෝචපාත - මෝචපාත - මධුපාත - මුද්දිකපාත - සාලුකපාත - එාරුසකපාත යත මේ අට අෂ්ඨපාත තම් වේ. මේ පාත වර්ග සෑදිය යුත්තේ ඇල් දියෙනි. තම්බා සෑදුවහොත් විකාලයෙහි කැප නොවේ. ඇතැම් සැදුහැවත්හු අෂ්ඨපාතය ම සාදු පූජා කෙරෙති. අඹ, ජම්බු, අටිකෙසෙල්, ඇට තැති කෙසෙල්, අමු මුදුප්පලම්, වියලි මුදුප්පලම්, ඕලුගෙඩි, කටුගෙඩි යන මේවායින් අෂ්ඨපාතය සාදනු ලැබේ.

පිළින්දවච්ඡ තෙරුන් වහන්සේ විසින් තමන් වහන්සේ ගිලන් පස පිදීමෙන් අනුසස් දශයක් ලැබූ බව මෙසේ පුකාශ කොට ඇත්තේ ය.

හෙසජ්ජං සුගතෙ දත්වා සංසෙ ගණවරුත්තමෙ දසානිසංසෙ අනුහොමි කම්මානුච්ඡවිකෙ මම,

ආයුවා බලවා ධීරෝ වණ්ණවා යසවා සුබී, අනුපද්දවො අනීතී ච හොමි අපචිතො සද න මෙ පියවියොගො'ත්ථී තස්ස නිස්සන්දතො මම.

(ආපදුන පාළි)

ආනිසංස දශය නම් ආයුෂය, ශරීර ශක්තිය, නුවණ, ශරීරයේ යහපත් පැහැය, පිරිවර, සැපය, උපදුව නැති බව, ගොවිතැන් පාලුවීම් ආදී වෳසන නැති බව, ගරු බුහුමන් ලැබීම, පිුයයන්ගෙන් චෙන් නොවීම යන මේවාය.

### බුද්ධවර්ම මුදලාලි

දඹදිව පාටලී පුතු නගරයෙහි බුද්ධවර්ම නැමැති වෙළෙන්දෙක් විය. ගැල්වල බඩු පිටවාගෙන වෙළඳාමෙහි ඇවිදින්නා වූ ඔහුට එක් වරෙක භික්ෂු සංඝයා පිරිවරා සත්ත්වයනට සගමොක් මඟ පහද දෙමින් සත්ත්වයන් සසර කතරින් එතර කරවමින් දනව් සැරිසරන්නා වූ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ හමුවුහ. ඔහු දිලිසෙන රන් පහන් ගසක් සේ බබලමින් බික්සඟන පිරිවරා හැසිරෙන තථාගතයන් වහන්සේ දක ඉමහත් පීතියට පැමිණ උන්වහන්සේ වෙත එළඹ, වැඳ, බුදුවරුන්ගේ සිරිත් නොදන්නා බැවින් සවස් කාලයේ බතින් නිමන්තුණය කෙළේය. "බුදුවරයෝ විකාලයෙහි ආහාර නො වළඳන්නාහ"යි තථාගතයන් වහන්සේ වදළ සේක. වෙළඳ තෙමේ "හිමියෙනි! තථාගතයන් වහන්සේ විකාලයෙහි කුමක් වළඳන සේක්ද"යි ඇසී ය. ඔහුගේ පිළිවිසීම නිසා "අම්බපානය - ජම්බුපානය - චෝචපානය -මෝචපානය - ඵාරුසකපානය - මධුපානය - මුද්දිකපානය -සාළුකපානය යන මේවා විකාලයෙහි කැපවන්නේය"යි තථාගතයන් වහන්සේ වදළ සේක. වෙළඳ තෙමේ සකුරුවලින් යුක්ත කොට මුදිකපානයක් පිළියෙල කර තථාගතයන් වහන්සේ ඇතුළු මහසඟනට පිළිගැන්වීය. එය පිළිගෙන වළඳා ඔහුට දහම් දෙසා තථාගතයන් වහන්සේ චාරිකාවෙහි වැඩම කළ සේක.

වෙළඳ තෙමේ අන් වෙළඳුන් හා ඒ ඒ ජනපදයන්හි වෙළඳාමෙහි ඇවිදින්නේ මහාවත්තනිය නම් කාන්තාරයට පැමිණියේය. එහිදී ඔවුන් ගෙනගිය පැන් අවසන් විය. පැන් ලැබිය හැකි තැනක් කාන්තාරයෙහි නොවිණ. මිනිසුන්ට හා ගවයන්ට පිපාසාව සන්සිඳවා ගැනීමට කුමයක් නැති විය. ගිලන්පස දානය දුන් වෙළෙන්ද පිපාසයෙන් එකින් එක කරත්තවල පැන් වීමසමින් ඇවිද්දේ ය. එක් කරත්තයක මිනිස්සු ඔහු දුක කරුණාවෙන් අමතා "මේ සැළියේ පැන් ස්වල්පයක් ඇත. එය පානය කරව"යි කීහ. ඔහු එයින් ගෙන පැන් පීය. ඔහුට එහි රසය මුදික පානයෙහි රසය මෙන් දුනිණ. ඔහු එද මා සමාක් සම්බුද්ධයන් වහන්සේට මුදිකපානය පිළිගැන්වීමේ අනුසස අද පැමිණියේ වනැයි සිතා පුදුමයට පැමිණ සැළිය විවෘත කර බැලීය. සැළිය මුදුික පානයෙන් \_\_\_ පිරී තිබිණ. ඔහු එයින් ඕජාවත් වූ රසවත් වූ මිදි පැන් බඩ පුරා බී පැන් බීමට එන ලෙස සෙස්සන්නට ද හඬනඟා කීය. සැම දෙන ම පැමිණ රිසි සේ මිදිපැන් බී මහත් පුදුමයට පැමිණියෝය. වෙළඳ තෙමේ ඔවුනට බුදුරදුන්ගේ අනුසස් හා බුදුන් පිදීමේ අනුසස් ද වර්ණනා කෙළේ ය. ගවයන් සහිත සැමදෙන ඇති පමණ

පානය කෙළේ ද මිදිපැන් සැළිය හිස් නොවිණ. ඒ පුාතිහායාීයෙන් භාගාවතුන් වහන්සේ කෙරෙහි අතිශයින් පුසන්න වූ වෙළඳ තෙමේ වෙළඳාම අවසන් වූ පසු "බුදුරජාණන් වහන්සේ දක ම සිය නිවසට යෙමි"යි රජගහනුවර වේළුවනාරාමයට ගොස් බුදුන් වහන්සේ දක වැඳ පිළිසඳර කතා කරනුයේ ගිලන්පස දනයෙන් ලද අනුසසත් සිදු වූ පුාතිහායාීයක් තථාගතයන් වහන්සේට සැළ කෙළේය. තථාගතයන් වහන්සේ ඔහුට දහම් දෙසුන. වඩාත් පැහැදුණා වූ වෙළෙඳ තැන බුදුරදුන්ට ආරාධනා කර පසුදින මහා දානයක් දී සිය නිවෙස බලා පිටත් විය. ඉන්පසු ද දනාදි පින්කම් කළා වූ හෙතෙමේ මරණින් මතු දෙව්ලොව දෙළොස් යොදුන් රත්විමතක උපන්නේය. ඒ විමනෙහි තැනින් තැන දිවාමුදිකපානයෙන් පිරුණු රත්නමය හාජන පිහිටියේය. (යොහිනියෙන්)

### ආහාර පිදීමේ අනුසස්

අතීත කර්ම බලයෙන් සත්ත්වයා උපදී. පළමුවෙන් උපත ලබා දීමට මිස ඉදිරියට ඒ සත්ත්වයාගේ ජීවිතය පැවැත්වීමට කර්මය සමත් නොවේ. සත්ත්වයාගේ ජීවිතය ඉපදීමෙන් පසු ඉදිරියට කලක් පවත්නේ ආහාරයේ බලයෙනි. ආහාර නො ලද හොත් දිවිය නො පවතී. එබැවින් ජීවිතය ඉදිරියට පැවැතීමට උපකාර වන ආහාර දීම ජීවිතය හෙවත් ආයුෂය දීමක් වේ. ආහාර පිදීම ආයුෂ පිදීමක් වේ. කොතරම් රූප ශෝභාව ඇතියකුට වුව ද ආහාර හිඟ වුවහොත් එය නැති වී විරූප වේ. රූපශෝභාව . ඇතිවීමට පැවතීමට හොඳ ආහාර වූවමතා ය. එබැවින් රූප ශෝභාව ඇතිවීමට පැවතීමට හේතු වන ආහාර දීම, පිදීම ශරීර වර්ණය දීමක්, පිදීමක් වේ. නිරාහාරව ක්ලාන්තව සිටින්නකුට අන් කුමක් ඇත ද සැපයක් නැත. සාගින්න නිවා ගැනීමට පමණක් නොව අත් කුමවලින් සැප ලැබිය හැකි වීමටත් ආහාර ලැබිය යුතුය. එබැවින් ආහාරය දීම සැපය දීමකි. ආහාරය පිදීම සැපය පිදීමකි. ආහාර නො ලැබ ගිය හොත් අනිකක් කිරීමට තබා තමාගේ ශරීරය එහා මෙහා ගෙන යාමට පමණවත් ශක්තියක් ඉතිරි නොවේ. ශක්තිය ලැබෙන්නේ ආහාරයෙනි. එබැවින් ආහාර දානය ශක්තිය දීමක් වේ. ආහාර පූජාව ශක්තිය පූජාවක් වේ. ආහාර හිඟව ලේ මස් වියළී ඉන්දිය දුබල වූවහොත් පුඥාව

තැතිවේ. පුඥාව ඇතිවීමටත් ආහාර ලැබිය යුතු ය. එබැවින් ආහාර දනය ආහාර පූජාව පුඥා දානයක් පුඥා පූජාවක් ද වේ. ආයුෂය - ශරීර වර්ණය - සැපය - ශරීර ශක්තිය - පුඥාව යන කරුණු පස සත්ත්වයනට ඉතා උසස් කරුණු පසෙකි. එබැවින් ඒවා ලැබීමට හේතුවන ආහාර දනය ආහාර පූජාව උසස් දනයක් උසස් පූජාවක් වේ. එය උසස් පිනක් වේ.

"ආයුදෙ බලදෙ ධීරෝ වණ්ණදෙ පටිහාණදෙ, සුඛස්ස දතා මොධාවී සුඛං සො අධිගච්ඡති, ආයුං දත්වා බලං වණ්ණං සුඛං ච පටිහාණකං, දීඝායු යසවා හොති යත්ථ යත්ථූපපජ්ජති.

(අංගුත්තර පංචක නිපාත)

"අයුෂය දෙන්නා වූ ශරීර බලය දෙන්නා වූ ශරීර පැහැය දෙන්නා වූ නුවණ දෙන්නා වූ සැප දෙන්නා වූ නුවණැති හෙතෙමේ සැපය ලබන්නේ ය.

ආයුෂය ශරීර ශක්තිය රූප ශෝහාව සැපය පුඥාව යන මේවා දී යම් යම් තැනක උපදී නම් ඒ ඒ තැන දීර්ඝායු ඇත්තේ ද පිරිවර ඇත්තේ ද වේ''ය යනු ගාථාවල තේරුමය.

#### මල්ලිකා දේවි

සැවැත් තුවර එක් මල්කරුවකුට සොළොස් හවුරුදු වියට පැමිණි රුමත් දුවක් වූවා ය. දිනක් ඕ තලප ගුළි තුනක් පැසෙහි ලාගෙන තවත් දරියන් හා එක්ව මල්වත්ත බලා ගියා ය. එදින සංඝයා පිරිවරා පිඬු පිණිස සැවැත් නුවරට වඩනා බුදුරජාණන් වහන්සේ ඇයට අතරමගදී හමුවූහ. බුදුරදුනට පිදීමට අනිකක් නැත්තා වූ ඕ තමා ගෙන යමින් සිටි තලප ගුලි තුන තථාගතයන් වහන්සේට පිළිගැන්වූවා ය. තථාගතයන් වහන්සේ ඇගේ පූජාව පාතුය එලවා පිළිගත් සේක. ඕ උන් වහන්සේ ගේ පා වැඳ බුද්ධාලම්බණ පීතියෙන් තථාගතයන් වහන්සේ දෙස බලා සිටියා ය. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ ඇය දෙස බලා සිනා පහළ කළ සේක. බුදුවරයෝ විශේෂ කරුණකට මිස සාමානා මිනිසුන් මෙන් අකාරණයෙන් සිනා පහළ නො කරන සේක. එබැවින් අනඳ තෙරණුවෝ සිනා පහළ කිරීමේ කරුණ තථාගතයන් වහන්සේ ගෙන් විචාළහ. ''ආනන්දය! මේ කුමරිය තලප පූජාකිරීමේ පිනෙන් අද ම කොසොල් රජුගේ අග මෙහෙසිය වන්නීය''යි තථාගතයන් වහන්සේ වදළහ.

කුමාරිකාව උයතට ගොස් මිහිරි ගී ගයමින් එහි උන්නා ය. එදින ම කොසොල් රජ අජාසත් රජු හා යුදකොට පැරදී අසකු පිටින් පලායන්නේ උයන සමීපයේ දී ඇගේ ගී හඬ ඇසී අසු උයනට යැව්වේ ය. කුමාරිකාව සෙසු දරියන් සේ බිය වී පලා නො ගොස් නො බා රජු ඉදිරියට ගොස් අසුගේ රැහැන අල්ලා ගත්තා ය. රජ අසු පිට හිඳ ම සැමියකු ඇති නැති බව විචාරා සැමියකු නැති බව දන අසු පිටින් බැස ඇගේ උකුලෙහි හිස තබා මඳ වේලාවක් හිඳ විඩා සන්සිඳවා ගෙන ඇය ද අසු පිට නංවා බලකාය හා නගරයට පිවිස ඇය ඇගේ නිවසෙහි රඳවා රජ මැදුරට පිවිස සවස් කාලයේ රථයක් යවා මහත් සත්කාරයෙන් සම්මානයෙන් ඇය ගෙන්වා රුවන් රැසක සිටුවා අහිෂේක කරවා අග මෙහෙසිය කර ගත්තේ ය. ඕ රජුට අතිශයින් පිය වූවා ය.

(ජාතකට්ඨකථා සත්තකනිපාතයෙන්)

# කැඳ පිදීමේ අනුසස්

කැඳ වනාහි ආහාරයක් ද වන බෙහෙතක් ද වන මනුෂා ශරීරයට ඉතා හොඳ දෙයකි. ආයුෂය වර්ණය සැපය බලය නුවණය යන භෝජනයෙන් ලැබෙන අනුසස් පස කැඳෙන් ද ලැබේ. සාගින්න සන්සිඳීම, පිපාසාව සන්සිඳීම, වාතය අනුලොම් වීම, ආමාශය පිරිසිදු වීම, නො පැසී ඉතිරි වූ ආහාර පැසීම යන අනුසස් පස ද කැඳෙන් ලැබේ. එම අනුසස් කැඳ වැළඳීමෙන් ලැබෙන අනුසස් ය.

"දස ඉමේ බුහ්මණ! ආනිසංසා යාගුයා. යාගුං දෙන්තො ආයුං දෙති. වණ්ණං දෙති, සුබං දෙති, බලං දෙති, පටිභාණං දෙති, යාගු පීතා බුදං පටිහන්ති, පිපාසං පටිවිනොදෙති, වාතා අනුලොමෙති, වත්ථීං සොධෙති, අමාවසෙසං පාචෙති, ඉමේ බො බුාහ්මණ දසානිසංසා යාගුයා." (මහාවශ්ශපාළි භේසජ්ජක්ඛත්ධක) මෙසේ තථාගතයන් වහන්සේ විසින් ඉහත කී යාගුවෙහි අනුසස් දසය වදරා ඇත්තේ ය. දසානිසංසයක් ඇති බැවින් ශරීරයට ඉතා යහපත් වන කැඳ සුදුසු අවස්ථාවන්හි සිල්වත් ගුණවත් උතුමන්ට පිදීම බොහෝ අනුසස් ලැබෙන පින්කමෙකි.

### යාගුදුයක තෙරුන් වහන්සේ

මෙයි ත් කප් තිස් දහසකට පෙර එක් මිතිසෙක් මාර්ගෝපකරණ රැගෙන ගමනක් යන්තේ ගඟක් ගලා තිබූ බැවින් ගමක එක් විහාරස්ථානයක නැවතිණ. එහි වෙසෙන හිකුෂූන්ට ද ගඟ ගලා ඇති බැවින් පිඬු පිණිස යා නො හැකි විය. ඒ මිනිසා පහත් සිතින් තමාගේ සහල් වලින් කැඳක් පිස, ඒ හිකුෂූන්ට පිළිගැන්වී ය. ඒ පිනෙන් ඔහු දීර්ඝ කාලයක් දෙව් මිනිස් දෙගතියෙහි සැප විද අප බුදුන් කල කුලගෙයක ඉපිද පැවිදි වීමට හිසකේ කපද්දී ම සව් කෙලෙසුන් නසා රහත් විය. ඒ තෙරුන් වහන්සේගේ පුකාශනයක් මෙසේ ය.

"යාගුං සංසස්ස දත්වාන පුඤ්ඤක්බෙත්තෙ අනුත්තරෙ පඤ්චාතිසංසෙ අනුහොමි අහෝ යාගු සුයිට්ඨතා. අබහාධිතා රූපවතා බිප්පං ධම්මතිසන්තිතා, ලාභිතා අන්තපානස්ස ආයු පඤ්චමකං මම. තිංස කප්පසහස්සම්හි යං දනමදදිං තද, දුග්ගතිං තාභිජාතාමි යාගුදනස්සිදං ඵලං.

(අපදුන පාළියෙන්)

#### තේරුම :

අනුත්තර පුණා ක්ලෂ්තු ගෙහි සංඝයාහට කැඳ දී පඤ්චානිසංසයක් අනුභව කරමි. යාගුදනගේ යහපත් බව ආශ්චයාීයය.

නිරෝග බව, රූප ශෝභාව, වහා ධර්මය තේරුම් ගැනීමේ සමත් බව, අඩුවක් නැතිව ආහාරපාන ලැබීම, දීර්ඝායුෂ්ක බව යන මේ පස යාගුදනයේ ආනිසංසයෝ ය.

කල්ප තිස් දහසකට පෙර එකල යම් දනයක් දුනිම් ද ඒ හේතුවෙන් මෙතෙක් දුර්ගතිය නො දනිමි. මෙය යාගු දනයේ ඵලය ය.

### කොඩි පූජාවේ අනුසස්

බුද්ධාදි උත්තමයන්ට ගරු කිරීම් වශයෙනුත්, පූජා වශයෙනුත් මාර්ගවල හා දගැබ් මහබෝ පුතිමා ගෘහ පිහිටි තැන්වලත් සැදහැවත්හු කොඩි එල්ලති. කොඩි ඔසවති. කොඩිය දර්ශනීය ජනපිුය වස්තුවෙකි. එබැවින් කොඩි පූජාවෙන් ලැබෙන පින විශේෂයෙන් උපනුපත් තැන උසස් පුද්ගලයන් වීමටත්, ජනපිුය පුද්ගලයන් වීමටත් හේතුවන බව කිව යුතුය.

#### උපවාන තෙරුන් වහන්සේ

මෙයින් කල්ප ලස්සයකින් පූර්වයෙහි පදුමුත්තර බුදුරජාණන් වහන්සේ ලොව පහළ වූ සේක. පිරිනිවීමෙන් පසු උන් වහන්සේගේ ශාරීරික ධාතුහු අප බුදුරදුන්ගේ ධාතුන් මෙන් විසිරී නො සිට ඒක - සනව සිටියහ. දෙව්මිනිස් දෙකොටස ම එකතුව උන්වන්සේගේ ධාතුන් වහන්සේ තැන්පත් කොට මහ දගැබක් කළහ. මහජනයා ඉතා බැතියෙන් අනේකාකාරයෙන් ඒ චෙතාය පුදනු දුටු හංසවතී නගරයෙහි කුලී වැඩ කරමින් ජිවත් වූ එක් දුගියෙක් සෝද පිරිසිදු කොට තිබූ තමාගේ උතුරු සඑව (කරේ දමන රෙද්ද) උණ ලීයක අග එල්වා කොඩියක් කොට චෛතා සමීපයෙහි පිහිට වූයේය. එය සුළඟින් සැලෙනු දක දුගියාට ඉමහත් සතුටක් ඇති විය. ඔහු මහත් පීතියෙන් එක්තරා තෙරනමක් වෙත ගොස් තමාගේ ධවජ පූජාවේ අනුසස් විචාළේය. තෙරුන් වහන්සේ එහි අනුසස් මෙසේ පැවසූහ.

"හත්ථී අස්ස රථාපත්ති සේනා ච චතුරංගනී, පරිවාරෙස්සන්ති තං නිච්චං ධජදනස්සිදං ඵලං

හස්ති සේනාව අශ්ව සේනාව රථ සේනාව පාබල සේනාව යන සිවුරඟ සෙනග නිරතුරුව පිරිවරන්නාහ. මෙය ධ්වජ දනයේ ඵලය ය.

"සට්ඨිතුරියසහස්සානි හෙරියො සමලංකතා, පරිවාරෙස්සන්ති තං නිච්චං ධජදනස්සිදං ඵලං."

සැට දහසක් තූර්ය භාණ්ඩ ද මැනවින් අලංකාර කළ බෙර ද නිරතුරු තා පිරිවරන්නාහ. මෙය ධ්වජ දනයේ එලයය.

"ඡළාසීතිසහස්සානි නාරියෝ සමලංකතා, විචිත්තවත්ථාභරණා ආමුත්ත මණිකුණ්ඩලා, ආළාරපම්හා හසුලා සුසඤ්ඤා තනුමජ්ඣිමා, පරිවාරෙස්සන්ති තං නිච්චං ධජදනස්සිදං ඵලං

විචිතු වස්තුාහරණයෙන් හා මිණි කොඩොලින් අලංකෘත වූ නිල්වන් ලැම ඇත්තා වූ මඳ සිනා ඇත්තා වූ මනාහික්මීම ඇත්තා වූ ඉතා උස් ද ඉතා මිටි ද ඉතා ස්ථුල ද ඉතා කෘශ ද නො වූ මධාම ශරීර ඇත්තා වූ අසූසය දහසක් ස්තීුහු තා පිරිවරන්නාහ. මේ ධ්වජ දනයේ ඵලය ය.

"තිංස කප්පසහස්සානි දෙවලොකෙ රමිස්සසි, අසීතික්ඛත්තුං දෙවින්දෙ දෙවරජ්ජං කරිස්සසි"

කල්ප තිස් දහසක් දෙව්ලොව සැප විඳින්නෙහි ය. අසූවරක් දේවේන්දුව දේවරාජාය කරන්නෙහි ය.

සහස්සක්ඛත්තුං රාජා ච චක්කවත්ති භවිස්සසි, පදේසරජ්ජං විපුලං ගණනාතො අසංඛියං,

දහස් වරෙක චකුවර්ති රජ වන්නෙහිය. ගණන් නැති වාරවල පුදේශ රජ වන්නෙහි ය.

"කප්පසතසහස්සම්හි ඔක්කාක කුලසම්භවෝ, ගොතමො තාමගොත්තෙන සත්ථා ලොකෙ භවිස්සති.

දෙවලොකා චවිත්වාත සුක්කමූලෙන චොදිතො, පුඤ්ඤකම්මේන සංයුත්තො බුහ්මබන්ධූ භවිස්සති.

අසිතිකෝටිං ඡඩ්ඩෙත්වා දසෙ කම්මකරෙ බහුං, ගොතමස්ස භගවතො සාසතෙ පබ්බජිස්සති.

කල්ප ලක්ෂයකින් ඔබ ඔක්කාක කුලයෙහි උපන් ගෝතුයෙන් ගෞතම නම් වූ ශාස්තෘන් වහන්සේ ලොව පහළ වන්නාහ. එකල දෙව්ලොවින් චුතව පිනැති බුාහ්මණයෙක් වන්නේය. බොහෝ දශකර්මකාරයන් හා අසූ කෙළක් ධනය ද හැර ගෞතම බුදුන් වහන්සේගේ සස්නෙහි පැවිදි වන්නෙහිය. ශාකා පුංගව වූ ගෞතම බුදුන් වහන්සේ ආරාධනය කොට උපවාන නමින් බුද්ධශුාවකයෙක් වන්නෙහි ය.

"සතසහස්සිතෝ කප්පෙ යං කම්මමකරිං තද දුග්ගතිං නාභිජානාමි ධජදනස්සිදං ඵලං."

මේ උපවාන තෙරුන් වහන්සේගේ පුකාශනයෙකි.

(අපදන පාළියෙන් ගන්නා ලදී)

# ශබ්ද පූජාවේ අනුසස්

බෞද්ධයන් කරන පින්කම් වලින් ශබ්ද පූජාව ද එකකි. එය මහත් මහත් පින්කම්වලට තිබිය යුතු ම අංගයක් ලෙස බොහෝ බෞද්ධයෝ සලකති. ඒ ශබ්ද පූජාව ඉතා අතීතයේ පටත් ම කැරුණු බව පිටකතුයෙන් හා අටුවාවලින් ද වංශකථා වලින් ද පෙනේ. පුාතිහායාීයෙන් බුදුරදුන් වඩනා කල්හි මග දෙපස ගෙවල ඇති බෙර වීණා ආදි තුයෳීභාණ්ඩ වලින් ඉබේ ම නාදය නගින්න පටන් ගන්නා බව ද බොහෝ පොත්වල කියා තිබේ. එයින් පෙනෙන්නේ ශබ්දයත් බුද්ධ පූජාවට අවශා අංගයක් බව ය. එහෙත් මේ ශබ්ද පූජාව තථාගතයන් වහන්සේ වර්ණනා කළ තැනක් පිටකතුයෙහි දක්නට නැත. ශබ්ද පූජාවේ අනුසස් ද තථාගතයන් වහන්සේ විසින් වදළ තැනක් දක්නට නැත. පින්කම්වල අනුසස් දක්වා ඇති අපදන විමානවත්ථු ආදි ගුන්ථවල මල් පූජා ආහාර පූජා වස්තු පූජා කිරීමෙන් නොයෙක් අනුසස් ලැබූ අය පිළිබඳ බොහෝ කථා ඇත්තේ ය. ඒවායේ ද ශබ්ද පූජාවේ අනුසස් දක්වෙන කථා දුර්ලභ ය. අපදන පාළියෙහි පමණක් ශබ්ද පූජා කළවුන් පිළිබඳ කථා දෙක තුනක් දක්නා ලැබේ. ඒවා ද බෝධිවලට ශබ්ද පූජා කිරීම පිළිබඳ කථාය.

අත්ථදස්සි බුදුරදුන් පිරිනිවීමෙන් පසු ඒකාසනිය තෙරුන් වහන්සේ වරුණ නම් දෙව් රජෙක්ව සිට සියළු තූර්ය භාණ්ඩයන් ගෙන සිය පිරිස ද සමඟ ඒ බුදුරදුන්ගේ බෝධිය වෙත ගොස් තුයාීවාදනයෙන් හා නැටුමෙන් ගැයුමෙන් ද බෝධි පූජාවක් කළ බවත්, ඒ පිනෙන් දිවෳරාජව නිර්මාණරතියෙහි උපන් බවත්, එතැන් පටන් සසර දෙව්මිනිස් දෙගතියේ සැප විඳ අප බුදුසසුනෙහි පැවිදිව රතත් වූ බවත් එකාසනියත්ථෙර අපදානයෙහි දක්වේ. "නිබ්බුතෙ ලොකනාථම්හි අත්ථදස්සි නරුත්තමො තුරියං සබ්බමාදය අගමං බෝධිමුත්තමං

වාදිතෙන ච නච්චේන සම්මතාලසමාහිතො, සම්මුඛා විය සම්බුද්ධං උපට්ඨිං බෝධිමුත්තමං

සකකම්මාභිරුද්ධොහං පසන්නො බෝධිමුත්තමං තෙන චිත්තප්පසාදෙන නිම්මානං උපපජ්ජහං.

තිවිධග්ගි තිබ්බුතා මය්හං භවා සබ්බේ සමූහතා, ධාරෙමි අන්තිමං දෙහං සම්මාසම්බුද්ධ සාසතෙ.'

(එකාසනියත්ථෙර අපදනයෙන්)

විපස්සි බුදුරජාණන් වහන්සේගේ බෝධියට සක් පිඹිමින් වන්දනා කළ පිනෙන් බොහෝ සම්පත් ලද බව ඒකසංඛ්යත්ථෙර අපදනයෙහි දක්වා තිබේ. තවද විපස්සි බුදුරදුන්ට සක් පිඹීමෙන් දිනපතා උපස්ථාන කිරීමෙන් බොහෝ සම්පත් ලද බව බුද්ධුපට්ඨාකථෙර අපදනයෙහි දක්වා තිබේ. ඒ සක් පිඹීම කෙසේ කරන ලද ද යන බව එහි පැහැදිලි ලෙස විස්තර වශයෙන් දක්වා නැත.

### කප්රුක් පූජාවෙහි අනුසස්

මෙකපට සිව් අනූවන කපෙහි ලොව පහළ වී වදළ සිද්ධාර්ථ නම් බුදුරදුන්ගේ චෛතාය සමීපයෙහි එක් සැදහැවතෙක් විචිතු වස්තුයක් එල්වා කප්රුකක් සාද තැබීය. එය චෛතාස්ථානයට සැරසිල්ලක් වශයෙන් කරන ලද්දක් විය හැකි ය. ඒ පිනෙන් ඔහු උපන් තැන්වලදී ඔහුගේ වාසස්ථානය අලංකාර කෙරෙමින් කප්රැක් පිහිටියේය. ඔහු හා ඔහුගේ පිරිස ඒ කප්රුක්වලින් වස්තු ගෙන සැම කල්හි රිසිසේ පරිභෝග කළහ. මෙසේ ඒ පිනෙන් ඔහු දෙව් මිනිස් දෙගතියේ සිවුඅනූ කපක් දෙව් මිනිස් සැප විඳ අප බුදුසසුනෙහි පැවිදිව සියලු කෙලෙසුන් නසා රහත් වී නිවන් දුටුවේය. කප්පරුක්ඛීය තෙරුන් වහන්සේගේ පුකාශනයක් මෙසේ ය.

"චතුන්නවුතිතො කප්පෙ යං රුක්ඛං ඨපයිං අහං දුග්ගතිං නාභිජානාමි කප්ජීරුක්ඛස්සිදං එලං."

(අපදාන පාළියෙන්)

### ඇමදීමේ අනුසස්

වත්දතාව සඳහා විහාරස්ථාතවලට පැමිණෙන පිත්වතුත් ඒ ස්ථාත අපවිතුව තිබෙනු දක දක තො සළකා තො යා යුතුය. තමන් පැමිණි විට මලසුත්වල පරමල් ඇති තම් ඉවත් කළ යුතු ය. මලසුත් අපවිතු වී ඇති තම් සෝද පිරිසිදු කළ යුතුය. විහාර ගෙය අපිරිසිදු වී තම් ඇමද පිරිසිදු කළ යුතුය. මිදුල් ඇමද පිරිසිදු කළ යුතුය. දගැබ අවට බෝධිය අවට කසල ඇති තම් ඇමද ඉවත් කළ යුතුය. තණ හා වල් පැළෑටි වැවී ඇති තම් ඉවත් කළ යුතු ය. සිද්ධස්ථාත ඇමද පිරිසිදු කිරීම උසස් පිත්කමෙකි. එහි අනුසස් බොහෝ ය. එය ශුද්ධාව ඇති තම් වියදමක් නැතිව කාහටත් පහසුවෙන් කරගත හැකි පිත්කමෙකි.

ඇමදීමෙන් ලැබෙන බොහෝ අනුසස් සකිං සම්මජ්ජක රෙරාපදනය, බෝධිසම්මජ්ජක රෙරාපදනය යන දෙක්හි දක්වා තිබේ. උපදින උපදින ජාතියේ අංගපුතාහග සම්පූර්ණ වීම, උසමහතින් යුක්ත වීම, ශරීරය වර්ණවත් වීම, සම සිනිඳු වීම, ජනපිය වීම, දීර්සායුෂ්ක වීම, ශරීරය ශක්තිමත් වීම, බෝකල් දුක් විඳවන ජනයාට අපිය වන ලාදුරු පරංගි කඩුවේගන් වන හා නොයෙක් නපුරු කුෂ්ඨරෝග ඇති නොවීම, සුදුකබර වායු ගෙඩි ඉණිගැට සුදු ලප කළු ලප කුරුළෑ අලුහන් තොල් අතුල් පතුල් පැලීම සම ඉරිතැලීම යන මේ රෝග නො හට ගැනීම ඇමදීමේ අනුසස් වශයෙන් විශේෂයෙන් කියා තිබේ.

ස්තුීන්ට, සත්පුරුෂයන්ට අපරාධ කිරීම, පරසන්තක වස්තුව පැහැර ගැනීම ආදී පව්කම්වලින් කුෂ්ඨ රෝගය හටගන්නා බවත්, කුෂ්ට රෝගියා මළ පසු එය භවාන්තරයට යන බවත් වෛදා ගුන්ථවල කියා තිබේ. ගුණුවතුන්ට අපරාධ කිරීමේ පවින් කුෂ්ඨ රෝගය හටගන්නා බව බුදුදහමෙහි ද කියා තිබේ. කෙතෙක් පුතිකාර කළ ද නිෂ්ඨාවට සුව නොවන කුෂ්ඨ රෝගයට සිද්ධස්ථානය ඇමද පිරිසිදු කිරීම හොඳ පුතිකාරයෙකි. කලක් එසේ කිරීමෙන් සමහර විට කුෂ්ඨරෝගය නිෂ්ඨාවට ම සුවවේ.

ඇමදීම කය පිරිසිදු වීමට පමණක් නොව සිත පිරිසිදුවීමට ද හේතුවන පින්කමෙකි. "මාගේ මේ වහායාමයෙන් මේ ස්ථානය පිරිසිදු වත්තාක් මෙත් ලෝහ - ද්වේෂ - මෝහ - මාත - දෘෂ්ටි - විචිකිත්සාදි කෙලෙස් කසළිත් මාගේ සිත ද පිරිසිදු වේවා යන අදහස ඇතිකර ගෙන ඇමදීම කළ යුතු ය. එසේ කළ කල්හි ඇමදීමේ කුශලයෙන් චිත්තපාරිශුද්ධිය ද ලැබේ. චිත්තපාරිශුද්ධිය සත්ත්වයනට ඉතා ම අවශා දෙයකි. සත්ත්වයන් නොයෙක් පව්කම් කොට නැවත නැවත අපායෙහි උපදින්නේ ද චතුස්සතාවබෝධ කොට නිවනට නො පැමිණිය හැකිව සසර රැඳී සිටිත්තේ ද සිතෙහි අපිරිසිදු බව නිසා ම ය. චිත්තපාරිශුද්ධිය ලැබීමට කරන්නට ඇති හොඳ ම පින්කම සිද්ධස්ථාන පවිතු කිරීම ය.

පඤ්චානිසංසා සම්මජ්ජනියා, සකචිත්තං පසීදති, පරචිත්තං පසීදති, දෙවතා අත්තමනා හොන්ති, පසාදික සංවත්තනිකං පුඤ්ඤං උපචිනාති, කායස්ස භේද පරම්මරණා සුගතිං සග්ගං ලොකං උපපජ්ජති.

(පරිවාර පාළි)

#### තේරුම :

ඇමදීමෙහි අනුසස් පසෙකි. තමාගේ සිත පහදී, අනුන්ගේ සිත පහදී, දෙවියෝ සතුටු වෙති, රූප ශෝභාව දෙන පිනක් රැස් කරයි. මරණින් මතු ස්වර්ගයෙහි උපදී.

මේ දේශනාව පිළිබ<mark>ඳ සමන්තපාසාදිකා</mark> නම් වූ විනය අටුවාවෙහි එන විස්තරය මෙසේ ය.

කටකත්දරවාසී ඵුස්සදේව තෙරණුවෝ සෑ මළව හැමද නිකමල් අතුලාක් මෙන් සමව පිහිටි වැලි ඇති සෑ මලුව බලමින් බුද්ධාලම්බණ පීතිය උපදවාගෙන සිටියහ. එකල්හි මාරයා පර්වතපාදයේ උපන් කළු වඳුරෙක් මෙන් වී එහි පැමිණ ගොම විසුරුවා සෑමලුව අපවිතු කර පළා ගියේය. එයින් තෙරුන් වහන්සේට අර්හත් එලයට නොපැමිණිය හැකි විය. දෙවන දවස ද තෙරුන්වහන්සේ මළුව ඇමද පීතිය උපදවා බලා සිටින කල්හි මාරයා මහලු ගොන් වෙසකින් පැමිණ මළුව අපවිතු කර ගියේය.

තුන් වන දින සෑමලුව ඇමද තෙරුන් වහන්සේ බලා සිටින කල්හි මාරයා කොරකුගේ වේශයෙන් පැමිණ පා අදිමින් ගොස් සෑමලුව විරූප කෙළේය. එකල්හි තෙරුන් වහන්සේ මෙ බඳු භයානක පුරුෂයකු යොදුනක් පමණ ඇති මේ ගොදුරු ගමෙහි දුක නැත. \_\_\_\_\_ මොහු මාරයාවත්දෝයි සිතා "නුඹ මාරයාදූ"යි ඇසූහ. "එසේය" යි 🔥 පිළිතුරු දිණ. නැවත "ඔබ බුදුරදුන් දක ඇත්තෙහි ද"යි තෙරුන් වහන්සේ ඇසූහ. "එසේය"යි මාරයා පිළිතුරු දිණ. "මාරයා නම් මහානුභාව ඇතියෙක. ඔබට බලය ඇති නම් බුදුරදුන්ට සමාන අාත්මභාවයක් මවත්ත"යයි තෙරණුවෝ කීහ. "හිමියනි! බුදුරදුන් වැනි අත්ම භාවයක් නො මැවිය හැකිය. එනෙත් තරමක් සමාන ආත්ම භාවයක් මවමී"යි කියා මරු බුද්ධවේශය ගෙන තෙරුන් වහන්සේට පෙනී සිටියේය. තෙරුන් වහන්සේ මරු දෙස බලා බුද්ධවේශයෙන් සිටිනා කල්හි කෙලෙස් සහිත වූ මොහු මෙතරම් හොබතේ නම් නික්ලේශී වූ තථාගතයන් වහන්සේ කොතරම් ශෝභමාන වන්නට ඇති ද යි සිතා බුද්ධාලම්බණ පීතිය උපදවා විදසුන් වඩා අර්හත් ඵලයෙහි පිහිටියේය. ඒ බව දත් මාරයා "ඔබ විසින් රවටන ලද්දෙමි"යි කීය. තෙරුන්වහන්සේ "මාරය! නුඹ වැනියන් රවටන්නේ කුමකට දු"යි කීහ.

ලෝකන්තර විහාරයේ දත්ත නම් තරුණ භිඤුවක් ද චෛතාගණය හැමද බලා සිට ඕදත කසින ධාානය ලැබ අෂ්ට සමාපත්තිය උපදවා විදසුන් වඩා සෝවාන් සකෘදගාමි අනාගාමි යන ඵලතුයට පැමිණියේ ය.

#### පරසින් පැහැදීම :

තිස්ස නම් තරුණ භිකුපුවක් දඹකොළ සෑ මළුව හැමද කසළ ඉවත් කරන පැස අතින් ගෙන සිටියේ ය. එකල්හි තිස්ස දත්ත නම් මහතෙර නමක් නැවකින් බැස අවුත් සෑ මලුව බලා අවිදින්නේ සිත දියුණු කළ කෙනකු විසින් අමදින ලද තැනක් බව දන සතුටු වී තරුණ භිකුපුව ගෙන් පුශ්න දහසක් ඇසීය. තරුණ භිකුපුව සියල්ල විසඳුයේය. එක්තරා විහාරයක තෙරනමක් සෑමලුව ඇමද තැබුයේය. යෝනක රටින් චෛතාවන්දනාව සඳහා ස්ථවිරවරුන් සතර නමක් එහි පැමිණියහ. හැමද පිරිසිදු කර තිබූ සෑමලුව දක සිත පැහැදී එක් තෙර නමකට අට කපක් අතීතය සිහි කළ හැකි විය. එක් නමකට සොලොස් කපක් සිහිකළ හැකි විය. එක් නමකට විසි කපක් සිහි කළ හැකි විය. එක් නමකට තිස් කපක් අතීතය සිහි කළ හැකි විය.

#### දෙවියන් සතුටු වීම :

එක් විහාරයක භිඤුවක් සෑමලුව හා බෝ මලුව ඇමද නෑමට ගියේය. දෙවියෝ මේ විහාරය කළ තැන් පටන් කිසි දිනෙක මෙසේ වත සම්පූර්ණ කොට ඇමදූ භිඤුවක් නොවීය යයි පුසන්නව මල් ගෙන භිඤුව එන මඟ බලා සිටියෝ ය. භිඤුව අවුත් ඔවුන් දක "තෙපි කවර ගමක ද"යි ඇසීය. "ස්වාමීනි අප මෙහි ම ය. මේ විහාරය කළ තැන් පටන් මේ වනතුරු මෙසේ වත සම්පූර්ණ කොට ඇමදීම කළ අන් භිඤුවක් නැති නිසා අපි පැහැදී නුඹ වහන්සේට මල් ගෙන ආචෙමු"යි දේවතාවෝ කීහ.

### රූප ශෝභාව ඇතිවීම :

පෙර අනුරාධපුරයෙහි විසූ අභය තෙරුන් වහන්සේ ගේ රූප ශෝභාව ඉතා මනහර විය. උන්වහන්සේ සුන්දර රූපය ඇතියකු වශයෙන් පුසිද්ධ කෙනෙක් වූහ. එසේ ම රූපශෝභාවෙන් පුසිද්ධ අමාතාෳ පුතුයෙක් ද විය. ඒ දෙදෙනා ගෙන් වඩා ශෝභමාන තැනැත්තා කවරේද යන කථාව ජනයා අතර ඇති විය. ඒ දෙදෙනා එක් තැනකදී දකීම සඳහා දිනක් අමාතා පුතුයා ගේ ඥාතීහු ඔහු හොඳ ඇඳුම් පැළඳුම් වලින් සරසා චෛතා වන්දවන්නෙමුය යි රුවන්වැලි මහාසෑය වෙත කැඳවා ගෙන ආහ. අභය තෙරුන් වහන්මස්ගේ මව ද ලස්සන සිවුරක් පිළිගයල කර තෙරුන්වහන්සේට යවා හිස රැවුල් බාවා ගෙන මේ සිවුරු පොරවා ගෙන වන්දනාව සඳහා රුවන්වැලි මහාසෑය වෙත එන ලෙස දත්වා යැවුවාය. අමාතා පුතුයා තෑයත් පිරිවරා ගෙත පුාචීනද්වාරයෙන් රුවන්වැලි මහ සෑමලුවට ඇතුල් විය. අභය තෙරුන් වහන්සේ ද භිඤුන් පිරිවරා දක්ෂිණද්වාරයෙන් සෑමලුවට පිවිසියහ. දෙදෙනා එක් වූ කල්හි "ඔබ මහලු තෙරුන් වහන්සේ හැමදූ තැන කසළ ගෙන ගොස් දමා මා හා තරඟ කරන්නෙහි ද"යි අභය තෙරෑන් වහන්සේ අමාතා පුතුයාට කීහ. අතීත ජාතියේ අභය තෙරුන් වහන්සේ මහතෙර නමක් වී කතරගම සෑමලව

ඇමදූහ. අමාතා පුතුයා මහ උවසුවකු ව සිට උන්වහන්සේ ඇමද එක් කළ කසළ ඉවත් කෙළේ ය. ඒ දෙදෙනාට විශේෂ රූප ශෝභාව ඇති වූයේ එයිනි.

(සමන්තපාසාදිකාවෙන්)

### තියුණු නුවණ ලැබීම :

කාශාප බුදුරදුන්ගේ සසුන පවත්නා කල්හි එක් ගංතෙරක බොහෝ භිඤුන් වෙසෙන සංඝාරාමයක් විය. එහි වෙසෙන වත් සම්පූර්ණ කරන භික්ෂූහු උදයෙන් ම් නැගිට ඉදල් ගෙන බුදු ගුණ සිහි කරමින් මිදුල් ඇමදිති. එක් තෙරනමක් ඇමදු කසළ එකතු කොට සමීපයෙන් යන සාමණේර නමක් දැක "සාමණේරය! මේ කුණු ඉවත් කරන්න"යි කීය. සාමණේර නම නො ඇසුනාක් මෙන් ගියේය. . දෙවන තුන්වන වරද එසේ කී නමුත් සාමණේර නම අහුන්කන් නුදුන්නේය. තෙරනම කිපී සාමණේර නමට<sup>-</sup>ඉදල් මිටින් පහරක් ගැසීය. සාමණේර තෙමේ බියවී හඬමින් කසල ගොඩ ගෙන ගොස් දමා "මේ කසළ ඉවත් කිරීමේ පිනෙන් මම තිවතට පැමිණෙන තුරු උපදිත උපදිත ජාතියේ නභෝමධාගත සූයාෳීයා සේ මහාතේජස් ඇති වෙම්වා"යි පැතීය. ඉක්බිති සාමණේර නම නෑම සඳහා ගඟට ගොස් එහි රළ වේගය දුක කුණු ඇද දමීමේ පිනෙන් "මතු උපදින උපදින ජාතියේ දී මේ රළ වේගය බඳු ස්ථානෝචිත පුඥාව ඇත්තේ වෙම්වා! ඎය නොවන පුඥාව ඇත්තේ වෙම්වා!"යි දෙවනුව ද පැතීය. මහතෙර නම ඉදල තැන්පත් කොට නෑම සඳහා තොටට ගියේ සාමණේර නමගේ පුාර්ථනාව අසා මාගේ නියමය නිසා කසළ ඉවත් කළ මොහුට කොපමණ මහත් දෙයක් සිදු වේ නම් සැදහැයෙන් ඇමදීම කළ මට මෙ තරම් මහත් අනුසසක් ලැබෙන්නට ඕනෑ ද යි සිතා "නිවනට පැමිණෙන තුරු මම උපදින උපදින ජාතියේ මේ රළ වේගය මෙන් ඎය නොවන නුවණ ඇත්තේ වෙම්වා! මොහුගේ සකල පුශ්නයන් විසඳීමට සමත් වෙම්වා"යි පැතීය. පසු කාලයේ මිළිඳු රජ වූයේ ඒ සාමණේර නමය. නාගසේන තෙරුන් වූයේ ඇමදු තෙර නමය.

(මිළින්ද පුශ්නයෙන්)

### චෛතඵ එළිකිරීමේ අනුසස්

බුදුරදුන් කල විසූ මහරහතන් වහන්සේලාගෙන් කෙනකු වන පහංකර තෙරුන් වහන්සේ අතීතයේ එක් කපෙක මිනිස්ලොව ඉපිද, වන කාර්මිකයෙක් වූහ. දිනක් ඒ වන කාර්මිකයා වනයෙහි ඇවිදිනුයේ කිසිවකුට ලංවිය නොහෙන තරමට වලින් වැසුණු මෛතායක් දුටුවේය. එය පුදුමුත්තර බුදුරදුන්ගේ චෛතායෙකි. එය දක වන කාර්මිකයා චෛතෳය කෙරෙහි ගරු සිත් උපදවා බුදුගුණ දන්නා වූ මාහට මේ චෛතාාය එළි නො කොට අනික් කටයුත්තක යෙදීම නුසුදුසුය යි සිතා තමා ගිය කාරිය නවත්වා අකුල් කපා ගස්වැල් කපා ඉවත් කොට සෑය අවට තණ ඉවත් කොට බිම පිරිසිදු කොට අට තැනක හිඳ චෛතාාය වැඳ නික්ම ගියේය. ඔහු ඒ පිනෙන් මරණින් පසු තව්තිසා දෙව්ලොව උපන්නේය. ඔහුට එහි සැට යොදුන් උස තිස් යොදුන් පළල රන් විමනක් පහළ විය. ඔහු කල්ප ලඤයක් ඒ පිනෙන් දෙව් මිනිස් ලොව දෙගතියෙහි අනේකාකාරයෙන් සැප විඳ අන්තිමවර මිනිස් ලොව ඉපද අප බුදුසස්නෙහි පැවිදිව සව්කෙලෙසුන් නසා රහත් විය. පහංකර යනු ඒ රහතන් වහන්සේගේ නම විය. උන්වහන්සේ විසින් ඒ පිනෙන් අතීතයේ ලත් ඵල මෙසේ පුකාශ කර තිබේ.

කුට්ඨං ගණ්ඩො කිලාසො ච අපමාරො විතච්ඡිකා, දද්දු කච්ඡු ච මෙ නත්ථී සොධනාය ඉදං එලං

කුෂ්ඨ ගඩු සුදු කබර අපස්මාර අතුල් පතුල් පැලීමේ රෝගය දද ඇඟ කැසීම ද යන මේ රෝග මට නැත. මෙය චෛතා එලි කිරීමේ ඵලය ය.

අඤ්ඤම්පි මෙ අච්ඡරියං බුද්ධථූපස්ස සොධනෙ, නාභිජානාමි මෙ කායෙ ජාතං පිළක බින්දුකං

බුද්ධස්තූපය පිරිසිදු කිරීමෙහි තවත් ආශ්චයාීයක් නම් මාගේ කයෙහි තල කැලැල් හටගත් බවක් නො දනිමි.

අඤ්ඤම්පි මෙ අච්ඡරියං බුද්ධථූපම්හි සෝධිතෙ, ද්වේ භවෙ සංසරාමි දෙවත්තෙ අථ මානුසෙ බුද්ධස්තූපය පිරිසිදු කිරීමෙහි තවත් ආශ්චයෳීයක් නම් මම දිවා මනුෂා දෙගතියෙහි ම සැරිසරමි.

අඤ්ඤම්පි මෙ අච්ඡරියං බුද්ධථූපම්හි සොධිතෙ, සුවණ්ණවණ්ණො සබ්බත්ථ සප්පභාසො භාවාමහං

බුද්ධස්තූපය පිරිසිදු කිරීමෙහි තවත් ආශ්චයෳීයක් නම් මම සෑම භවයක ම රන්වන් ශරීර ඇත්තෙමි. පුහාවත් වෙමි.

අඤ්ඤම්පි මෙ අච්ඡරියං බුද්ධථූපම්හි සොධිතෙ, අමනාපං විවජ්ජති මනාපං උපතිට්ඨති.

බුද්ධස්තූපය පිරිසිදු කිරීමේ අනිකුදු ආශ්චර්යායක් නම් අමනාප අපුිය දෑ මා කෙරෙන් බැහැර වෙයි. පුියමනාප දෑ මා කරා එළඹෙයි.

අඤ්ඤම්පි මෙ අච්ඡරියං බුද්ධථූපම්හි සොධිතෙ, විසුද්ධං හොති මෙ චිත්තං එකග්ගං සුසමාහිතං

බුද්ධස්තූපය පිරිසිදු කිරීමේ අනිකුදු ආශ්චය\$යක් නම් මාගේ සිත පිරිසිදු වෙයි. එකඟ වෙයි. මැනවින් සන්සිඳුනේ වෙයි.

අඤ්ඤම්පි මෙ අච්ඡරියං බුද්ධථූපම්හි සොධිතෙ, එකාසනෙ නිසීදිත්වා අරහත්තමපාපුණි

බුද්ධස්තූපය පිරිසිදු කිරීමේ අතිකුදු ආශ්චයායක් නම් මම ඒකාසනයෙහි හිඳ අර්හත්වයට පැමිණියෙමි. මේ ගාථාවෙන් දක්වෙන්නේ භාවනාවට හිඳගත් පළමු වන වාරයේදී ම සියලු කෙලෙසුන් නසා රහත් වූ බවය.

සතසහස්සිතො කප්පෙ යං කම්මමකරිං තද, දුග්ගතිං නාභිජානාමි සොධනාය ඉදං එලං

(පභංකරත්ථෙරාපදනයෙනි)

## පුතිසංස්කරණයේ අනුසස්

අලුත් දගැබක් පුතිමා මන්දිරයක් දහම්හලක් සංසාවාසයක් කිරීම බොහෝ වියදම් කළ යුතු වෙහෙසිය යුතු කාය්‍යයිකි. දනට ඇත්තා වූ ඒ පුණාහැමීන් විනාශ වන්නට නොදී ආරක්ෂා කර ගැනීම බෞද්ධයන්ගේ යුතුකමෙකි. එය සැමදෙනාට ම අයත් වැඩකි. එබැවින් වන්දනාවට යන බෞද්ධයන් ඒ පුණාස්ථාන නැවත නැවත සංස්කරණය කොට ආරක්ෂා කිරීමට ද උත්සාහවත් විය යුතුය. චෛතාාදිය සංස්කරණය කිරීම මහඟු පිනකි.

මෙයින් සිව් අනුවන කපෙහි සිද්ධාර්ථ තථාගතයන් වහන්සේ ගේ මෛතායෙහි පැළී තිබූ තැන් බදම ලා සංස්කරණය කළ සැදුහැවතෙක් ඒ පිනෙන් සිව් අනු කපක් දෙව්මිනිස් සැප විඳ අප බුදුරජාණන් වහන්සේගේ සස්නෙහි පැවිදිව සියළු කෙලෙසුන් නසා, රහත්ව සංසාරය කෙළවර කෙළේය. බදුම පිඬක් ලෑමේ පිතෙන් සම්පත් ලද බැවින් උන්වහන්සේ "සුධාපිණ්ඩිය" යන නමින් ද හඳුන්වන ලදහ. තවද මෙයින් දෙ අනුවන කපෙහි බුදු වූ එස්ස බුදුරදුන්ගේ චෛතාය මහවනයෙහි ඇතුන් විසින් පලදු කරන ලදුව ගස් වැවී ජරාපත් වී තිබිණ. එක් සැදුහැවතෙක් ඒ චෛතායෙහි කැඩුම් බිඳුම්වලට බදුම ගා පුතිසංස්කරණය කෙළේය. ඒ පිනෙන් ඒ සැදහැවතා ද දෙ අනු කපක් මුළුල්ලෙහි අපමණ දෙව්මිනිස් සැප විඳ අප බුද්ධශාසනයේ පැවිදිව රහත්ව දුක් කෙළවර කෙළේය. ඒ රහතන් වහන්සේ ඛණ්ඩපුල්ලියත්ථෙර යන නමින් හඳුන්වන ලදහ. උන්වහන්සේ ගේ පුකාශනයක් ලෙලස් ය.

ද්වෙ නවුතෙ ඉතො කල්පෙ යං කම්මමකරිං තද, දුග්ගතිං නාභිජානාමි සුධාපිණ්ඩස්සිදං ඵලං

(අපදන පාළියෙනි)

## පුතිපත්ති පූජාව

ලොවුතුරා බුදුබවට පැමිණ පන්සාළිස් වසරක් ලෝවැඩ කළා වූ තථාගතයන් වහන්සේ පිරිතිවීම සඳහා කුසිනාරා නුවර මල්ල රජුන්ගේ උපවත්තන නම් සල් උයනට වැඩ වදරා සල්රුක් දෙකක් අතර පනවන ලද මඤ්චකයෙහි මතු නො නැගී සිටින සෙයහාවෙන් ශයනය කළ කල්හි දෙවියෝ මල්, සඳුන් සුණුවලින් හා සංගීතයෙන් හා අනේක තුයෳීයෙන් ද පූජා පවත්වන්නට වූහ. ඒ මහා පූජාව පවත්වන කල්හි තථාගතයන් වහන්සේ ආනන්ද මහතෙරුන් වහන්සේ අමතා මෙසේ වදළ සේක.

"න බො ආනන්ද, එත්තාවතා තථාගතො සක්කතො වා හොති ගරුකතො වා මානිතො වා පූජිතො වා අපචිතො වා, යො බො භික්බු වා භික්බුනී වා උපාසකො වා උපාසිකා වා ධම්මානු ධම්මපටිපන්නො විහරති සාමීච්පටිපන්නො අනු ධම්මචාරි, සො තථාගතං සක්කරොති ගරුකරොති මානෙති පූජෙති පරමාය පූජාය, තස්මාති හානන්ද, ධම්මානු ධම්ම පටිපන්නා විහරිස් සාම සාමීච්පටිපන්නා අනුධම්මචාරිනොති. එවඤ්හි වො ආනන්ද, සික්බිතබ්බන්ති."

(පරිනිබ්බාන සුත්ත)

#### තේරුම :

"ආනත්දය! මෙතෙකින් තථාගත තෙමේ සත්කාර කරන ලද්දේ හෝ ගරු කරන ලද්දේ හෝ සිතින් ආදරය කරන ලද්දේ හෝ පූජා කරන ලද්දේ හෝ අභිවාදනාදිය කරන ලද්දේ හෝ නොවේ. යම් භිඤුවක් හෝ භිඤුණියක් හෝ උපාසකයෙක් හෝ උපාසිකාවක් හෝ නවලෝකෝත්තර ධර්මයට පැමිණීමේ පූර්වභාග පුතිපදවෙහි යෙදෙමින් වෙසේ නම්, නවලෝකෝත්තර ධර්මයට අනුකූල පුතිපත්තියෙහි යෙදෙමින් වෙසේ නම්, නව ලෝකෝත්තර ධර්මයට පැමිණීමේ පුතිපත්තියෙහි යෙදෙමින් වෙසේ නම් හෙතෙමේ තථාගතයන් වහන්සේට සත්කාර කෙරේ. ගරු කෙරේ. සිතින් ආදරය කෙරේ. අභිවාදනාදිය කෙරේ. ආනත්දය, එබැවින් තෙපි නවලෝකෝත්තර ධර්මයට පැමිණීමේ පූර්වභාග පුතිපදවෙහි යෙදෙන්නමෝ වෙමු යයි ද නවලෝකෝත්තර ධර්මයට අනුකූල

පුතිපත්තියෙහි යෙදෙන්නමෝ වෙමු යයි ද ධර්මයට අනුව හැසිරෙන්නමෝ වෙමු යයි ද මෙසේ හික්මිය යුතුය.

සැදැහැවත්හු තථාගතයන් වහන්සේට මල් පහන් සුවඳ ආහාරපාත යතාදිය බොහෝ පුදති. එහෙත් ඒවායිත් උත්වහන්සේට උවමනාවක් නැත. ඒවා ලැබීමේ බලාපොරොත්තුවක් ද උන්වහන්සේට නැත. උන්වහන්සේ බලාපොරොත්තු වන එක් දෙයක් ඇත. එනම් මහජනයා විසින් ධර්මානුධර්ම පුතිපත්තියෙහි යෙදීම ය. තථාගතයන් වහන්සේ සාරාසංඛා කල්ප ලඤයක් බොහෝ දුක් ගෙන පෙරුම් පුරා බුදුබව ලබා ගත්තේ අනුන්ගේ පූජා සත්කාර ලැබීම සඳහා නොව මහජනයා සමාගේ පුතිපදවෙහි යෙදවීම සඳහා ය. එ බැවින් උන්වහන්සේ බලාපොරොත්තු වන ධර්මානුධර්ම පුතිපත්තියෙහි යමෙක් යෙදේ නම් එය උන්වහන්සේ තමන් වහන්සේට පූජාවක් කිරීමක් ලෙස සලකති. එබැවින් ධර්මානුධර්ම පුතිපත්තියෙහි යෙදීම තථාගතයන් වහන්සේට පූජා කිරීමක් ද වේ. සුවඳ මල් ආදී දුවාsයන් මෙන් තම තමන් පුරන පුතිපත්තිය තවත් කෙනකුට පූජා කළ හැකි දෙයක් නොවේ. මෙකල බොහෝ දෙනා "ඉමාය ධම්මානුධම්ම පටිපත්තියා බුද්ධං පූජේමී" යනාදීන් කියා පුතිපත්ති පූජාවය කියා එකක් කරතත් එසේ කිරීමෙන් යම්කිසි පුයෝජනයක් නො පෙනේ. නානාවිධ පූජා කොට ඒවායින් නොයෙක් අනුසස් ලැබූ අයගේ කථා බොහෝ ගණනක් අපදන විමානවත්ථු ආදි බණ පොත්වල දක්නා ලැබේ. පුතිපත්ති පූජාවය කියා දෙයක් යම් කිසිවකු විසින් කරන ලද බවක් කියැවෙන කථාවක් කිසි තැනක නො දක්නා ලැබේ. ඉහත දක්වූ දේශනා පාඨයෙන් කියැවෙන්නේ පුතිපත්තියෙන් පිදීමය කියා අමුතු දෙයක් කිරීමට නොව පිළිවෙත් පිරීම ම පූජාවක් වන බවය.

පුතිපත්ති පූජාව වරදවා තේරුම් ගත් ඇතැම්හු බුදුරදුන් ආමිස පූජාවට වඩා පුතිපත්ති පූජාව ශේෂ්ඨයයි වදරා තිබෙනවාය: දන්දීම මල් පහන් පිදීම ආදිය ආමිස පූජාය. ඒවා නොකළාට අප ළඟ පුතිපත්තිය තිබෙනවාය කියමින් නිකම්ම සිටිති. ගිහියාගේ සමාක් පුතිපදව (පුතිපත්ති පූජාව) පරිනිර්වාණ සූතු අටුවාවෙහි දක්වා ඇත්තේ මෙසේය.

"යෝ පන තීසු සරණෙසු පඤ්චසු සීලෙසු දසසු සීලෙසු පරිපූරකාරී හොති, මාසස්ස අට්ඨ උපොසථෙ කරොති, දනං දෙනි, ගත්ධපූජං මාලා පූජං කරොති, මාතරං උපට්ඨාති, පිතරං උපට්ඨාති, ධම්මිකෙ සමණබාහ්මණෙ උපට්ඨාති, අයං ධම්මානුධම්ම පටිපත්තො නාම හොති."

### තේරුම :

යමෙක් තිසරණය පඤ්චශීලය දශශීලය සම්පූර්ණ කෙරේද, මාසයෙහි පොහෝ දින අටෙහි පෙහෙවස් වෙසේ ද, දන් දෙයි ද, සුවඳ පූජා කෙරේ ද, මල් පූජා කෙරේ ද, මවට උපස්ථාන කෙරේ ද, පියාට උපස්ථාන කෙරේ ද, ධාර්මික ශුමණ බුාහ්මණයන්ට උපස්ථාන කෙරේ ද ඒ තැනැත්තා ධර්මය අනුව පිළිපන්නේ නම් වන්නේ ය.

මේ අටුවා පාඨයෙන් දක්වෙන්නේ දන්දීම සුවඳ මල් පිදීම මව්පියන්ට ධාර්මික ශුමණ බුාහ්මණයන්ට උපස්ථාන කිරීම යන මේවා ධර්මානුධර්ම පුතිපත්ති බවය. පුතිපත්තිය සමාග් පුතිපත්ති මිථාා පුතිපත්ති වශයෙන් දෙයාකාර වේ. මේ පුතිපත්ති පූජා කථාවෙහි අදහස් කරන්නේ සමාග් පුතිපත්තිය ය. එනම් බුදුරදුන් විසින් නො කළ යුතු යයි වදළ දේවලින් වැළකීමත් කළ යුතු යයි වදළ දේවල් කිරීමත් ය. යමෙක් බුදුරදුන් විසින් කළ යුතු බව වදරා ඇති දනාදී පින්කම් වලින් කුමක් හෝ කෙරේ නම් එය පුතිපත්ති පූජාව බව දත යුතුය.

### පුාර්ථනාව

මරණින් මතු සුගතියෙහි උපදවා සම්පත් ලබාදීමේ ශක්තියක් පින්වල ඇත. එබැවින් පින් කළ තැනැත්තා කොහි හෝ සුගතියක උපදින්නේ ය. සුගතිය වුවද සෑම තැනම යහපත් නැත. මිසදිටුවන් වෙසෙන පව් කම්හි ඇලී ගැලී වෙසෙන පව්කමින් ජීවත් වන මිනිසුන් අතර තමා කළ කුසල බලයෙන් උපනහොත් ඒ තැනැත්තාට සිදු වන්නේ තමා ඇසුරු කරන ඒ මිනිසුන් අනුව පව්කම් කොට අපාගත වීමට ය. දෙව්ලොව වුවද සම්පත්තියෙන් මත්ව ධර්ම සංඥාවක් නැතිව කල් යවන දෙවියන් වෙසෙන තැනක උපන හොත් තමා කළ පින් අවසන් වීමෙන් පසු අපාගත විය හැකිය. එබැවින් පින් කරන්නවුන් විසින් පවින් තොරව වෙසෙමින් ඉදිරියටත් පින්කම් කර ගැනීමට අවකාශ ලැබෙන තැනක ඉපදීමට පැතිය යුතුය. "කුසලං කම්මං කත්වා එකස්මිං ඨානෙ පත්ථනං කාතුං වට්ටති" යනුවෙන් කුසල් කොට යම්කිසි සුදුසු ස්ථානයක ඉපදීම පැතිය යුතු බව සංඛාරුප්පත්ති සූතු අටුවාවෙහි ද කියා ඇත්තේය. මුදල් ඇතියකුට මුදලින් තමා කැමති දෙයක් ගත හැකිවාක් මෙන් පින් ඇති තැනැත්තාට පාර්ථනා කළාම ඒ පිනෙන් තමා කැමති තැනකට යා හැකිය. යා යුත්තේ සොයා ගත යුත්තේ පවින් වැළකී පින දියුණු කර ගත හැකි තැන් ය.

කිසිම ලෞකික සම්පත්තියක් ස්ථීර නැත. අද දෙව් ලොව දෙවඟනන් පිරිවරා ගෙන විසිතුරු දෙව් විමන් වල උසස් ලෙස කම්සැප විඳින තැනැත්තා සමහර විට සෙට තිරිසනෙකි. නැත හොත් ජුේතයෙකි. සමහර විට සංජීවාදි නරකයක ඉපද ගිනිදලින් චෙලී සිටින්නෙකි.

මේ ලෝකස්වභාවය ය. සැප සොයන පින් කරන අය විසින් බලාපොරොත්තු විය යුත්තේ කලකදී පිරිහී නො යන ස්ථිර සම්පත්තියකි. ස්ථීර සම්පත්තිය නම් නිර්වාණ සම්පත්තිය ය. එය වැඳුම් පිදුම් කිරීම ආදි කාමාවචර කුසල් වලින් ලැබිය හැක්කක් නොවේ. ඒවා නැතිව ද එය නො ලැබිය හැකිය. කාමාවචර කුශලය නිවන් ලැබිය හැකි තිුහේතුක උත්පත්තියක් ලබා දෙන්නේ ය. එහි සිට විදසුන් වඩා මඟ එල ලබා ස්ථීර සම්පත්තිය වන නිවනට පැමිණිය හැකිය. අකුශලයෙන් ලබාදෙන අහේතුක ආත්මභාවයක සිට නිවන් නො ලැබිය හැකිය. නිවන් ලබා දෙන නිවනට පමුණුවන ශක්තිය කාමාවචර කුශලයෙහි නැත ද කාමාවචර කුශලය කොට මේ කුශලය මට නිවන් ලැබීමට හේතු වේවායි පැතුවාම එය නිවන්.ලැබීමට උපකාර වේ. කාමාවචර කුශලයේ උපකාරය නො මැතිව ම නිවන් නො ලැබිය හැකිය.

නිවනට පැමිණීමට සියලු කෙලෙසුන් නසා රහත් විය යුතුය. ඇතැම්හු ඉතා පහසුවෙන් අර්හත්වයට පැමිණෙති. ඇතැමුන්ට අර්හත්වයට පැමිණීමට බොහෝ දුක් ගන්නට සිදු වේ. පසේනදී කොසොල් රජු ගේ ඇමතියකු වූ සන්තති මහාමාතා තෙමේ තාටිකාංගතාවකගේ මරණයෙන් වූ ශෝකය ඉවසිය නො හැකිව එය සන්සිඳවා ගැනීමට බුදුරදුන් වෙත ගියේය. බුදුරජාණන් වහන්සේ ඔහුට:

"යං පුබ්බෙ තං විසොධෙහි - පච්ඡා තෙ මාහු කිඤ්චනං මජ්කෙධ ච තො ගහෙස්සසි - උපසන්තො චරිස්සසි."

යන ගාථාව දේශනා කළ සේක. එය ඇසීමෙන් ම සන්තති මහාමාතා තෙමේ එකෙණෙහි ම ගිහිව සිට ම සකල ක්ලේශයන් පුහාණය කොට අර්හත් ඵලයට පැමිණීයේ ය.

බාහිය දරුචීරිය බුදුරදුන් වෙත පැමිණියේ උන් වහන්සේ සැවැත් නුවර පිඬු සිඟා වඩිනා අවස්ථාවකය. දරුචීරිය ගේ බලවත් ඉල්ලීම නිසා තථාගතයන් වහන්සේ වීටීයේ සිට ගෙන මං

"තස්මාතිහ තෙ බාහිය එවං සික්බිතබ්බං, දිට්යේ දිට්යමත්තං හවිස්සති, සුතේ සුතමත්තං හවිස්සති, මුතේ මුතමත්තං හවිස්සති, විඤ්ඤාතෙ විඤ්ඤාතමත්තං හවිස්සතීති, එවඤ්හි තෙ බාහිය සික්බිතබ්බං, යතො බො තෙ බාහිය දිට්යේ දිට්ඨමත්තං හවිස්සති. සුතේ සුතමත්තං හවිස්සති. මුතේ මුතමත්තං හවිස්සති. විඤ්ඤාතෙ විඤ්ඤාතමත්තං හවිස්සති, තතො ත්වං බාහිය න තෙන, යතො ත්වං බාහිය න තෙන, තතො ත්වං බාහිය න තත්ථ, යතො ත්වං බාහිය න තත්ථ, තතො ත්වං බාහිය නෙවිධ න හුරං න උහයමන්තරෙන, එසෙවන්තො දුක්බස්ස."

යන මේ ධර්මය දේශනා කළ සේක. එය ඇසූ දරුචීරිය ඒ ධර්මය අනුව සිත යවා එතැනදී ම සව් කෙලෙසුන් නසා අර්හත් ඵලයට පැමිණියේ ය.

ඇතැම්හු විස්තර වශයෙන් දේශනා කරන ධර්ම දේශනයක් ඇසීමෙන් ම පහසුවෙන් රහත් වෙති. ඇතැම්හු පැවිදි වන්නට හිසකේ බානා අවස්ථාවේදී ම තචපඤ්චක කමටහන මෙනෙහි කොට රහත් වෙති. ඇතැම්හු පැවිදිව දින ගණනකින් රහත් වෙති. චක්බුපාල තෙරුන් වහන්සේට රහත් වීමට තෙමසක් නො නිදු ඇස් අන්ධ වනතුරු භාවනා කරන්නට සිදුවිය. කාලවල්ලි මණ්ඩපවාසි මහානාග තෙරුන් වහන්සේට රහත් වීමට සත් වසක් නො නිදු භාවනා කරන්නටත්, නැවත සොළොස් වසක් ගත පච්චාගත වත පුරමින් භාවනා කරන්නටත් සිදුවිය. ආලින්දකවාසී මහාජුස්සදේව තෙරුන් වහන්සේට එකුන් විසි වසක් ගතපච්චාගත වත පුරමින් භාවනා කරන්නට සිදු විය. මහා සිව තෙරුන් වහන්සේට තිස් වසක් නො නිදු භාවනා කරන්නට සිදුවිය.

බාහිය දරුචීරියට ධර්මය කණ වැටුණු විගස ම අර්හත්වයට පැමිණිය හැකි වූයේ පදුමත්තර බුදුරදුන් දවස වහා ධර්මය අවබෝධ කරගත හැකිවීම පතා පින් කර තිබුණ බැවිනි. පින් කළ අවස්ථාවලදී පහසුවෙන් ධර්මාවබෝධය කර ගත හැකිවීම පහසුවෙන් නිවන් ලැබිය හැකිවීම පැතුව හොත් කාහට වුව ද වැඩි කරදර නො විඳ රහත්විය හැකි විය යුතුය. ඒ නිසා එසේ පුාර්ථනා කිරීම සඳහා -

"ඉමිනා පුඤ්ඤකම්මෙන සුඛාය පටිපත්තියා, පාපුණෙයාහමි නිබ්බානං අජරං අමරං වරං.

යන පුාර්ථනා ගාථාව මෙහි වත්දතා ගාථා කාණ්ඩයේ දක්වා ඇත. මෙය සැලකිය යුතු කරුණකි. එබැවිත් බුදුගොස් හිමියන් විසින් ද,

"පාපුණන්තු විසුද්ධාය සුබාය පටිපත්තියා අසොකමනුපායාසං නිබ්බාන සුබමුත්තමං."

යි සුබපුතිපදවෙන් සැමට නිවන් ලැබීම පුාර්ථනා කර තිබේ.

පාර්ථනා සිද්ධියට සිල්වත් බව විශේෂයෙන් වුවමනාය. එබැවින් "ඉජ්ඣති භික්ඛවෙ සීලවතො චෙතොපණිධි විසුද්ධත්තා - පෙ - තඤ්ච බො සීලවතො වදම් නො දුස්සීලස්ස" යනුවෙන් "මහණෙනි, සිල්වතා ගේ පාර්ථනාව විසුද්ධ නිසා සිද්ධ වන්නේය. ඒ පාර්ථනා සිද්ධිය සිල්වතා ගැන කියමි. දුශ්ශීලයා ගැන නොකියමි" යි අංගුත්තර අට්ඨක නිපාතයේ වදරා තිබේ. දුශ්ශීලයන්ගේ පාර්ථනා ද සර්වාකාරයෙන් සිදු නො වන්නේ නො වේ. සමහරවිට සිදුවෙයි. එහි සිද්ධිය අනියත ය. සිද්ධ වුවද සිල්වතාට මෙන් දීප්තිමත්ව පුණාඵලය නො ලැබේ.

ශීලයෙහි පිහිටා කරන කුශලය මහත්ඵල යයි කියා ඇති බැවින් පින්කම් කිරීමට පූර්වභාගයෙහි බෞද්ධයෝ පන්සිල් ගනිති. එහෙත් ඒ ගන්නා පඤ්ච ශීලය පින මහත් ඵල වීමට පුමාණ වෙතැයි නො කිය හැකිය. පින මහත් ඵල වීමට නම් කවදත් පඤ්ච දුශ්චරිතයෙන් වැළකී සිල්වත්ව සිටිය යුතුය. දුසිල්බවය කියනුයේ පුාණසාතාදි පව්කම් කිරීම ය. සිල්වත් බවය කියනුයේ ඒවායින් වැළකී සිටීමය. පව්වලින් වැළකී සිටීමක් නැතිව නිකම්ම පන්සිල් සමාදන් වීමෙන් සිල්වත් නොවේ. දුශ්ශීලයාට පුාර්ථනා සිද්ධිය අනියතයයි කියනුයේ කළ පව්කම්වලින් ඔහු අපායට ගියාම පිනට ඔහුගේ පුාර්ථනාව සිදුකරන්නට අවස්ථාවක් ඇති නොවන බැවිනි. මෙතේ බුදුන් දක නිවන් දකීමට කොතෙකුත් පුාර්ථනා කර තිබුණද පව්කම් කොට ඒ කාලයේ අපායෙහි සිටියහොත් මෙතේ බුදුන් දක බණ අසන්නට නො ලැබේ. නිවන් දකීම ගැන කවර කථා ද?

ඇතැම් අවියත් ධර්ම කථිකයෝ "අප්පමත්තකම්පි භවං න වණ්ණෙමි. අන්තමසො අච්ඡරාසංඝාතමත්තම්පි" යන පාඨය දක්වමින් භවය නො පැතිය යුතුය කියා පින් කරන ජනයා නො මග යවති. භවය නො පැතිය යුතුය කියා බුදුරදුන් වදරා නැත, භවය නො පතා සිටීමෙන් මරණින් මතු කිසිම භවයක නූපදිනවා තම් හොඳය. නො පැතුව ද රහත් නොවූ පුද්ගලයා මරණින් මතු කොතැනක හෝ උපදී. එසේ උපදින තැනැත්තා විසින් තමාට නිවන් මග පාද ගැනීමට උපකාර වන යහපත් තැනක් පතා එහි උපදින තැනට කටයුතු සලසා ගත යුතුය. එසේ නො කොට සුගතියෙහි වූව ද පිනට අනවකාශ තැනක උපන හොත් ඔහුට වඩාත් නිවන දුර වන්නේ ය. ඒ නිසා නිවන් දකිනු රිසි පින්වතුන් විසින් පවිත් තොරව වෙසෙමින් පින් කිරීමට ද ඉඩ ලැබෙන තැන් පැතිය යුතු ය. මිනිස් ලොව උපාසකෝපාසිකාවන් ඇති, භිඤුන් වහන්සේ ඇති, දහම් අසන්න ලැබෙන පුදේශ ඉපදීමට සුදුසු ස්ථානයෝ ය. පින් කිරීමට ඉතා හොඳ තැන මිනිස් ලොව ය. එබැවිත් තොයෙක් විට දිවා ලෝක බුහ්මලෝක වල උපත් බෝසත්හු ආයු ඇති තෙක් ඒවායේ තො සිට පෙරුම් පිරීම සඳහා මිනිස් ලොව උපදිති. මිනිස් ලොව පින් කිරීමට හොඳම තැන වුව ද පවින් වැළකී සිටීමට දුෂ්කර තැනකි. පව් කරන්නට සිදුවන නොයෙක් අවස්ථා මිනිසාට පැමිණේ. දිවා ලෝක බුහ්ම ලෝකවල පවින් වැළකී සිටීම පහසු ය. ඔවුන්ට අපට මෙන් ම පව් කරන්නට වුවමතා අවස්ථා නො එළඹේ. දෙවියන්ගේ ආයුෂ දික් බැවින් එද බුදුරදුන්ගෙන් බණ අසා සෝවාන් ආදි මගඑල වලට පැමිණි දෙවියෝ අදත් එහි ජීවත්ව ඇත. ඔවුන් හා එක් වන්නට ලැබීම ඉතා යහපතකි. එබැවින් දෙව් ලොව ඉපදීමට පැතීම ද යහපත් බව කිව යුතු ය.

# නානාපුකාර වන්දනා කුම

බුද්ධගුණය අනන්තය. ධර්මගුණය අනන්තය. සංඝගුණය අනන්තය. රත්නතුයෙහි අනන්ත ගුණ ඇති බැවින් ඒ ඒ ගුණයන්ගෙන්, වාෳක්තයකුට දහසක් වුව ද වන්දනා කුම පිළියෙල කළ හැකි ය. උගතුන් විසින් දනට ගාථා වශයෙන් හා වාකා වශයෙන් පිළියෙල කර ඇති බොහෝ වන්දනා කුම ඇත්තේ ය. වැඩි ගණනක් වන්දනා කුම පුහුණු කර ගත් පින්වතාට රත්නතුයේ ගුණ වැඩි ගණනක් දැන ගන්නට ලැබීමෙන් රත්නතුය කෙරෙහි අධික පුසාදයක් ඇති වේ. ඔහුට නොයෙක් කුමවලින් තෙරුවන් ගුණ සිහි කොට කථනය කොට වැඳුම් පිදුම් කිරීමෙන් බොහෝ පින් සිදු කරගත හැකිය. එබැවින් වැඩි ගණනක් වන්දනා කුම පාඩම් කරගෙන තිබීම වඩා හොඳය. වඩ වඩා ගුණ කථනය කරමින් වැඩි වේලාවක් වන්දනා කිරීමෙන් වඩා පින් ද සිදුකර ගත හැකිය. කොතෙකුත් ගාථා කියමින් බොහෝ කල් වැඳ වැඳ සිටීම නිෂ්ඵල වැඩකැයි ඇතැම්හු කියති. ඔවුන් එසේ කියන්නේ ඔවුන්ගේ නො දනීම නිසාය. අනේක පුකාර වන්දනා කුමවලින් සමහරක් සමහරුන්ට රුචිය. සමහරක් අරුචිය. ඔබට රුචි කුම තෝරා ගෙන භාවිතා කළ හැකි වීමට මෙහි නොයෙක් වන්දනා කුම දක්වනු ලැබේ. ඔබට කැමති කුම තෝරා ගෙන ඒවායින් එකක් දෙකක් හෝ වැඩි ගණනක් හෝ පාඩම් කරගෙන භාවිත කරන්න. බොහෝ වන්දනා කුම පාඩම් කරගෙන උදයේ එක් කුමයෙකින් ද, සවස තවත් කුමයකින්ද, එක් දිනක එක් කුමයකින් ද, තවත් දිනක තවත් කුමයකින් ද වන්දනා කිරීම ද යහපති.

1

# බුදුගොස් හිමියන්ගේ රත්නතුය වන්දනා කුමයක්

කරුණා සීතල හදයං පඤ්ඤා පජ්ජෝත විහත මෝහතමං සනරාමර ලෝක ගරුං වන්දේ සුගතං ගතිවිමුත්තං

සකල සත්ත්ව සමූහයා කෙරෙහි පතළා වූ අනත්ත කරුණාවෙන් සිසිල් වූ හෘදය ඇත්තා වූ පුඥා පුදීපයෙන් නසන ලද මෝහාන්ධකාරය ඇත්තා වූ දෙවියන් සහිත ලෝකයාට ගරු වූ නිරය ගතිය තිරශ්චීන ගතිය පේත ගතිය මනුෂා ගතිය දේව ගතිය යන පඤ්ච ගතියෙන් මිදුනා වූ සුන්දර ගමන් ඇති තථාගතයන් වහන්සේ නමදිමි.

> බුද්ධෝ පි බුද්ධභාවං හාවෙත්වා චේව සච්ඡිකත්වා ච. යං උපගතො ගතමලං වන්දෙ තමනුත්තරං ධම්මං

බුදුරජාණන් වහන්සේ යම් අෂ්ටාංගික ආයා ීමාර්ග සංඛානත ධර්මයක් අනුව පිළිපැදීම් වශයෙන් එය වඩාද යම් සපයා ීාප්තික නවලෝකෝත්තර ධර්මයක් පුතා කෂ කොට පස් මරුන් පරදවා ලොවුතුරා බුදුබවට පැමිණි සේක් ද අනුත්තර වූ ද නිර්මල වූ ද ඒ ධර්මය වඳිමි.

සුගතස්ස ඕරසානං පුත්තානං මාරසේනමථනානං අට්ඨන්නම්පි සමූහං සිරසා වන්දෙ අරියසංසං.

මාරසේතා මර්දනය කරන්නා වූ පුද්ගලයන් අටදෙනකුගේ සමූහය වූ තථාගතයන් වහන්සේගේ ඖරස පුතු වූ ආයාෳී සංඝ රත්නය ශීර්ෂයෙන් නමදිමි. 2

### බුදුගොස් හිමියන්ගේ තවත් වන්දනා කුමයක්

යො අප්පකොටීහිපි අප්පමෙයාං කාලං කරොන්තො අතිදුක්කරානි, ඛෙදං ගතො ලොකහිතාය නාථො නමො මහා කාරුණිකස්ස තස්ස

යම් ලෝකනාථයන් වහන්සේ කෙනෙක් සසර සැරිසරනා අසරණ සත්ත්ව සමූහයාගේ යහපත පිණිස කල්ප කෝටි ගණන් වලින් ද පුමාණ කළ නො හෙන අති දීර්ඝ කාලය මුළුල්ලෙහි පඤ්චමහා පරිතහාගාදි අතිදුෂ්කර කියා කිරීමෙන් වෙහෙසට පත් වූ සේක් ද දුක් අනුභව කළ සේක් ද, ඒ මහා කාරුණිකයන් වහන්සේට මාගේ නමස්කාරය වේවා.

> අසම්බුද්ධං බුද්ධනිසෙවිතං යං භවාභවං ගච්ඡති ජීවලොකො, නමො අවිජ්ජාදි කිලෙසජාල විද්ධංසිනො ධම්මවරස්ස තස්ස.

සර්වඥයන් වහන්සේ විසින් නිතර සෙවුනා ලද යම් ධර්මයක් අවබෝධ නො කිරීම හේතු කොට සත්ත්වයෝ මේ සංසාරයෙහි කුඩා මහත් භවයන්හි නැවත නැවත උපදිත් ද, අවිද හාදි ක්ලේශජාලය විධ්වංශනය කරන්නා වූ ඒ උත්තම ධර්මයට මාගේ නමස්කාරය වේවා.

> ගුණෙහි යො සීලසමාධි පඤ්ඤා, විමුත්ති ඤාණප්පභුතීහි යුත්තො, බෙත්තං ජනානං කුසලත්ථිකානං. තමරියසංසං සිරසා නමාමි.

යම් පුද්ගල සමූහයක් ශීල සමාධි පුඥා විමුක්තිඥාතාදි ගුණයන්ගෙන් යුක්ත ද පින් කැමැති ජනයා හට පින් කුඹුරක් වන ඒ ආයාී සංඝ රත්නය ශීර්ෂයෙන් නමදිමි. 3

## පොළොන්නරුපුර විසූ ධර්මකීර්ති හිමියන්ගේ වන්දනා කුමයක්

විසාරදං වාදපථාතිවත්තිතං තිලෝකපජ්ජොත මසය්හසාහිතං, අසෙස ඤෙයාාවරණප්පභායිතං තමාමි සත්ථාරමනන්තුගොචරං.

අඩුවක් නැති සකල ධර්ම සමූහය තත්ත්වාකාරයෙන් දැන සිටින බැවින් කිසිවකු ඉදිරියේ බියක් නැත්තා වූ සකලවාදපථයන් ඉක්මවා සිටින්නා වූ තුන් ලොවට පහනක් වැනි වූ දිවා බුහ්මයන්ට පවා නො කළ හැකි දෑ කිරීමෙහි සමත් වූ සකලඥෙයාවරණයන් පුහාණය කළා වූ අපරිමිත විෂය ඇත්තා වූ ශාස්තෲන් වහන්සේ නමදිමි.

> තිලොකතාථප්පභවං භයාපහං විසුද්ධවිජ්ජාචරණෙහි සෙවිතං පපඤ්ච සඤ්ඤොජන බත්ධනච්ඡිදං තමාමි ධම්මං නිපුණං සුදුද්දසං.

තිලෝකතාථයත් වහත්සේගෙත් හටගත්තා වූ සකල භයයත් දුරු කරත්තා වූ පරිශුද්ධ විදහාචරණ ඇති උත්තමයත් විසිත් සෙව්තා ලද්ද වූ පුපඤ්චයත් හා සංයෝජන බත්ධතයත් සිඳිත්තා වූ සූක්ෂ්ම වූ සුදුර්දශ වූ ධර්මරත්තය තමදිමි.

> පසාදමත්තෙන පි යත්ථ පාණිනො ඵුසන්ති දුක්ඛක්ඛය මච්චුතං පදං, තමාහුණෙයනං සුසමාහිතින්දියං නමාමි සංඝං මුනිරාජසාවකං.

යම් සංඝරත්තයක් කෙරෙහි සිත පහද ගත් පමණකින් ම ද සත්ත්වයෝ සකල දුඃඛයාගේ ක්ෂයය වූ නිර්වාණය ලබත් ද ඉතා දුර සිට වුව ද පුතාායන් ගෙනැවිත් පිදීමට සුදුසු වූ සන්සුන් ඉඳුරන් ඇත්තා වූ බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ශුාවක සංඝයා වඳිමි.

#### 4

#### වේදේහ හිමියන්ගේ වන්දනා කුමයක්

සතත විහත කිත්තිං ධස්තකත්දප්පදප්පං හිතවහිතවිධානං සබ්බලොකෙකකෙකුං, අමිතමතිමනග්සං සත්තිදං මෙරුසාරං සුගතමහමුදුරං රූපසාරං නමාමි.

නිරන්තරයෙන් පැතිර පවත්නා අරහං ආදි නව පදයකින් සංගෘහිත කීර්තිරාවයක් ඇත්තා වූ කාම දේවයාගේ දර්පය නැසූ කාම රූප අරූප සංඛාගත ලෝකතුයට යහපත සිදු කරන්නා වූ සකල ලෝකයාට ඒක කේතුවක් වූ අපුමාණ පුඥා ඇත්තා වූ අනර්ඝ වූ ශාන්තිය පුදනය කරන්නා වූ මහමෙර සෙයින් සාර වූ උත්තම වූ දෙතිස් මහා පුරුෂ ලකුණයෙන් යුක්ත රූපයෙන් සාර වූ තථාගතයන් වහන්සේ මම වඳිමි.

හතදුරිතතුසාරං මොහපංකොපතාපං මතකමල විකාසං ජත්තුතං සෙසකානං කුමතිකුමුදතාසං බුද්ධපුබ්බාචලග්ගා උදිත මහමුදුරං ධම්මභාතුං නමාමි.

පාප නමැති පින්න වියළවා නැසුවා වූ, මෝහ නමැති මඩවගුර වියළ වූ, සකල සත්ත්වයන්ගේ සිත් නමැති පියුම් පුබුදු කරන්නා වූ, දුර්මත නමැති කුමුදයන් නසන්නා වූ, බුදුරජාණන් වහන්සේ නමැති උදය පර්වතයෙන් නැගී එන්නා වූ උත්තම වූ ධර්ම නමැති දිවාකරයා මම වඳිමි.

> සකලවිමල සීලං ධූතපාපාරිජාලං සුරතරමහතීයං පාහුණෙයනාහුණෙයනං උජුපථපටිපත්තං පුඤ්ඤබෙත්තං ජනාතං ගතමහමභිවත්දෙ සාදරං සාදරෙන

සෑම අතින් පිරිසිදු වූ ශීලස්කන්ධයක් ඇත්තා වූ පාප නමැති සතුරු සමූහයා පලවා හැරියා වූ දෙව් මිනිසුන් විසින් පිදීමට සුදුසු වූ ආගන්තුකයන් උදෙසා පිළියෙල කළ දේ වුව ද දීමට සුදුසු වත්තා වූ දුර සිට ගෙනවුත් වුව ද දීමට සුදුසු වත්තා වූ ආයා අෂ්ටාංගික මාර්ග සංඛාන සෘජු මාර්ගයෙහි ගමත් ගත්තා වූ සත්ත්වයනට පිත් කෙත් වූ වැඳුම් පිදුම් කරන්නවුනට සාර ඵල දෙන්නා වූ මහාසංඝයා වහන්සේ සාදරයෙන් මම වඳිමි.

## සූවිසි මහාගුණ වන්දනාව

සර්වඥරාජයන් වහන්සේගේ අනන්තාපරිමාණ ගුණස්කන්ධය නව කොටසකට බෙද අරහං ආදි පද නවයකින් කියනු ලැබේ. එබැවින් බුදුගුණ නවයක් ලෙස සලකනු ලැබේ. ධර්මයේ අනන්ත ගුණස්කන්ධය සකොටසකට බෙද ස්වාක්ඛාතාදි පද සයකින් කියනු ලැබේ. එබැවින් ධර්මගුණ සයක් වශයෙන් සලකනු ලැබේ. සංසයාගේ අනන්ත ගුණස්කන්ධය නව කොටසකට බෙද සුපටිපත්තාදි පද නවයකින් කියනු ලැබේ. එබැවින් සංසගුණ නවයකැයි සලකනු ලැබේ. බුදුගුණ නවය ය, දහම් ගුණ සයය, සඟගුණ නවයය යන මේවා එක් කළ කල්හි සූවිස්සක් වේ. එයට සූවිසි මහාගුණයයි කියනු ලැබේ. එයට රත්නතුයේ ගුණ සියල්ල ම ඇතුළත් වේ. සූවිසි මහා ගුණ ගැන තරමක දනුමක්වත් ඇති කර ගැනීමට උත්සාහ කරන්න.\* ඒ ගුණ සූවිස්ස කියමින් ස්තුති කරමින් වැඳීම ඉතාම හොඳ වන්දනා කුමය ය. මතු දක්වෙන ඒ වන්දනා කුමය පාඩම් කරගෙන වන්දනා කිරීම ඉතා හොඳය.

#### බුද්ධ වන්දනාව

ඉතිපි සො හගවා අරහං, සම්මා සම්බුද්ධො, විජ්ජා චරණ සම්පත්තො, සුගතෝ, ලෝකවිදූ, අනුත්තරො පුරිසදම්මසාරථී සත්ථා දෙවමනුස්සාතං, බුද්ධො, හගවාති, ඉමෙහි තවහි ගුණෙහි සමන්තාගතං සම්මාසම්බුද්ධං සරණං ගච්ඡාමි, සම්මාසම්බුද්ධං සිරසා තමාමි.

1. මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ තමන් වහන්සේට වැඳුම් පිදුම් කරන්නා වූ සජ්ජනයන්ගේ පාර්ථනාවන් මුදුන් පත් වීමට හේතු වන ශීල සමාධාාදි මහා ගුණස්කන්ධයකින් යුක්ත වන බැවින් අර්හත් නම් වන සේක.

<sup>\*</sup> අප විසින් සම්පාදිත **"සුවිසි මහ ගුණය"** පොත කියවන්න.

- අනිකකුගෙන් කිසි උපදේශයක් නො ගෙන ස්වඥාන ශක්තියෙන් ම සකල ධර්ම සමූහය ඇති සැටියට මනා කොට දන වදළ හෙයින් සම්මා සම්බුද්ධ නම් වන සේක.
- තිවිදහා, අෂ්ටවිදහා, පසළොස් චරණ ධර්මයන් ගෙන් යුක්ත බැවින් විජ්ජාචරණසම්පන්න නම් වන සේක.
- 4. දීපංකර පාද මූලයෙහි පටන් සමාක්සම්බෝධි සමධිගමය දක්වා සමතිුංසත් පාරමීන් සම්පූර්ණ කිරීම නැමැති සමාක්පුතිපත්තියෙන් සකල ලෝකයට යහපත සිදු කරමින් කාමසුබ අත්තකිලමථ යන අන්තයන්ට නොබැස මැනවින් ගමන් කර වදළ බැවින් සුගත නම් වන සේක.
- 5. සකල ලෝකයෙහි සියල්ල සර්වාකාරයෙන් දැන වදළ හෙයින් ලෝකවිදූ නම් වන සේක.
- 6. නො මගට බැස සිටින තිරශ්චීන මනුෂ‍‍‍‍‍‍ ෂ‍‍‍ යක්ෂ දේව බුහ්මයන්ට කිසිදු පීඩාවක් නො කොට දහැමින් ම දමනය කොට සුමග පිහිටවීමට සමත් තමන් වහන්සේ ට වැඩි කෙනකුන් නැති බැවින් අනුත්තර පුරිසදම්ම සාරථී නම් වන සේක.
- සකල සත්ත්වනට දුකින් මිදීම පිණිසත් දෙලොව වැඩ පිණිසත් අනුශාසනා කරන හෙයින් දෙවි මිනිසුන්ට ශාස්තෲ වන සේක.
- 8. පරම ගම්හීර චතුස්සතා ධර්මය තමන් වහන්සේ විසින් මැනවින් අවබෝධ කොට අනායන්ට ද ඒ ධර්මය මැනවින් අවබෝධ කරවන බැවින් බුද්ධ නම් වන සේක.
- 9. අනන්ත ගුණයෙන් යුක්ත වන බැවින් ද සකල සත්ත්වයන්ට උත්තම වන බැවින් ද සකල ලෝක වාසීන් ගරු කළ යුතු බැවින් ද භගවා නම් වන සේක.
- මේ නවගුණයෙන් යුක්ත සමාංක්සම්බුද්ධයන් වහන්සේ සරණ යෙමි. ඒ සමාංක් සම්බුද්ධයන් වහන්සේ ශීර්ෂයෙන් නමදිමි.

#### ධර්මරත්න වන්දනාව

ස්වාක්ඛාතෝ භගවතා ධම්මෝ, සන්දිට්ඨිකෝ, අකාලිකෝ, එහි පස්සිකෝ, ඕපනයිකෝ, පච්චත්තං චේදිතබ්බෝ විඤ්ඤූහි. ඉම්හේ ඡහි ගුණෙහි සමන්නාගතං ධම්මරතනං සරණං ගච්ඡාමි. ධම්මරතනං සිරසා නමාමි.

- 1. සූතාභිධර්ම විනය සංඛානත පිටකතුය ධර්ම හා සතර මාර්ග සතර ඵල නිර්වාණ සංඛානත නව ලෝකෝත්තර ධර්මය ද තථාගතයන් වහන්සේ විසින් මුල මැද අග යන සැම තැනම යහපත් වන පරිදි මැනවින් දේශනය කරන ලද්දේ ය.
- 2. තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පුකාශ කරන මේ නවලෝකෝත්තර ධර්මය අනුත් කියනු ඇසීමෙන් නොව සමානක් පුතිපත්තියෙන් තම තමන් විසින් පුතාශකෂ වශයෙන් දකිය හැකි ධර්මයක් වන්නේ ය.
- 3. රාගාදි කෙලෙසුන් නසන්නා වූ ද ලෝකෝත්තර නිර්වාණය දක්නා වූ ද සතර මාර්ග ධර්මය ඇති කරගත් තැනැත්තාට කල් නොගොස් එකෙණෙහි ම ඵලදෙන ධර්මයක් වන්නේය.
- 4. මේ නවලෝකෝත්තර ධර්ම රත්තය කාකදන්තාදිය මෙන් සතා වශයෙන් නැතියක් නොව පරමාර්ථ වශයෙන් ඇතියක් වන බැවින් ද ඔපකළ මිණිරුවනක් සේ සුපරිශුද්ධ ධර්මයක් වන බැවින් ද බියක් නැතිව එව බලව කියා අනායන්ට පෙන්විය හැකි ධර්මයක් වන්නේ ය.
- 5. මේ අතුහුත්තම පරම ශාන්ත නවලෝකෝත්තර ධර්මය හිස ගිනි ගැනීම, හැඳිවත ගිනි ගැනීම වැනි කරුණු ගැන පවා උදසීනව සිය සිත්සතන්හි පිහිටවා විසීමට සුදුසු ධර්මයක් වන්නේ ය.
- 6. මේ නවලෝකෝත්තර ධර්මය අනුන්ගේ කරෙහි ඇති පළඳනාවක් බලන්නාක් මෙන් අන් තැනෙකින් නොව සමාක් පුතිපත්ති පිරීමෙන් ස්වසන්තානයෙන් ම දකිය හැකි ධර්මයක් වන්නේ ය.

මේ සවැදෑරුම් ගුණයෙන් යුක්ත වූ ශීු සද්ධර්ම රත්නය දිවි හිමියෙන් සරණ යෙමි. ඒ ශීු සද්ධර්ම රත්නය ශීර්ෂයෙන් නමදිමි.

## සංෂ වන්දනාව

සුපටිපත්තො භගවතො සාවකසංසො, උජුපටිපත්තො භගවතො සාවකසංසො, ඤායපටිපත්තො භගවතො සාවකසංසො, සාමීචිපටිපත්තො භගවතො සාවකසංසො, යදිදං චත්තාරි පුරිසයුගානි අට්ඨපුරිස පුග්ගලා එස භගවතො සාවකසංසො ආහුණෙයෙහා පාහුණෙයෙහා දක්ඛිණෙයෙහා අඤ්ජලිකරණීයො අනුත්තරං පුඤ්ඤක්බෙත්තං ලොකස්සාති. ඉමෙහි තවහි ගුණෙහි සමත්තාගතං සංසරතතං සරණං ගච්ඡාමි සංසරතතං සිරසා තමාමි.

- භාගාවත් බුදුරජාණත් වහත්සේගේ ශුාවක සංඝයා වහත්සේ තීර්ථක ප්‍රතිපත්තීන් සේ නිෂ්ඵල නොවන ඒකාත්තයෙන් නිවනට පමුණුවන යහපත් ප්‍රතිපත්තියක් ප්‍රරන සේක.
- 2. නිර්වාණය දක්වා ඍජුව පවත්නා පුතිපත්තියක් පුරන සේක.
- 3. නිරවුල් වූ කුමානුකූල පුතිපත්තියක් පුරන සේක.
- 4. ගරු කළ යුතු පුතිපත්තියක් පුරන සේක.
- 5. පුරුෂයුග්ම වශයෙන් සතරක් වන්නා වූ පුද්ගලයන් වශයෙන් අට දෙනෙක් වන්නා වූ භාගාවතුන් වහන්සේගේ ශ්‍රාවක සංඝයා වහන්සේ ඉතා දුර සිට ද ප්‍රත්‍ය ගෙනැවිත් පිදීමට සුදුසු වන සේක.
- 6. දුරින් පැමිණෙන පිුය මනාප ඥාති මිතුයන් සඳහා පිළියෙල කළ ආගන්තුක භෝජනය වුව ද පිළිගැනීමට සුදුසු වන සේක.
- 7. පරලෝව දී ඵල ලැබීම සඳහා දෙන දනය පිළිගැනීමට සුදුසු වන සේක.
- 8. ලෝකවාසීන් විසින් නමස්කාර කිරීමට සුදුසු වන සේක.

9. පූජාවන් මහත්ඵල කිරීමට සමත්වන ශීලාදි ගුණයන්ගෙන් යුක්ත වන බැවින් අනුත්තර පුණා ක්ෂේතුය වන සේක.

මේ ගුණ නවයෙන් යුක්ත වූ කලාහණ පෘථග්ජන සංඝයා සහිත වූ අෂ්ටායාීපුද්ගල සංඝරත්නය සරණ යෙමි. ඒ සංඝරත්නය ශීර්ෂයෙන් වඳිමි.

## අටවිසි බුදුවරුන් වැඳීම

- වන්දෙ තණ්හංකරං බුද්ධං වන්දෙ මෙධංකරං මුනිං සරණංකරං මුනිං වන්දෙ - වන්දෙ දීපංකරං මුනිං
- වන්දෙ කොණ්ඩඤ්ඤ සත්ථාරං වන්දෙ මංගල නායකං
   වන්දෙ සුමන සම්බුද්ධං වන්දෙ රෙවත නායකං
- වන්දෙ සොභිත සම්බුද්ධං අනෝමදස්සිං මුනිං නමෙ වන්දෙ පදුම සම්බුද්ධං - වන්දෙ නාරද නායකං
- 4. පදුමුත්තරං මුනිං වන්දේ වන්දෙ සුමෙධ නායකංවන්දෙ සුජාත සම්බුද්ධං පියදස්සිං මුනිං නමෙ.
- අත්ථදස්සිං මුනිං වන්දෙ ධම්මදස්සිං ජිනං නමෙ වන්දෙ සිද්ධත්ථ සත්ථාරං - වන්දෙ තිස්ස මහාමුනිං
- වන්දෙ ඵුස්සමහාවීරං වන්දෙ විපස්සි නායකං සිඛිං මහාමුනිං වන්දෙ - වන්දේ වෙස්සභූ නායකං
- 7. කකුසන්දං මුනිං වන්දෙ වන්දෙ කොණාගම නායකං කස්සපං සුගතං වන්දෙ - වන්දෙ ගොතම නායකං
- 8. අට්ඨවීසති මෙ බුද්ධා නිබ්බානමතදයකා නමාමි සිරසා නිච්චං - නෙ මං රක්ඛන්තු සබ්බද

මෙය වන්දනාවක් වශයෙන් හා ආරක්ෂක පිරිතක් වශයෙන් ද භාවිත කිරීමට සුදුසු ය.

# විශේෂ වන්දනා කුම

අල්ප පූජාවක් කළ කෙනකුට වුව ද ගෞරවය පමණක් කළ කෙනකුට වුව ද සිත පහද ගැනීම පමණක් කළ කෙනකුට වුව ද එයින් මහත් අනුසසක් දෙන, මෙසේය කියා සිතා ගත නො හෙන පුදුම බලයක් බුදුරජාණන් වහන්සේ කෙරෙහි ඇත්තේ ය. ඒ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේට සැදහැයෙන් වැඳුම් පිදුම් කිරීමෙන් මෙලොවදී ම බොහෝ අනුසස් ලැබිය හැකි ය. මෙලොවදී බලාපොරොත්තු වන සෑම දෙයක් ම වැඳීමෙන් ලබා ගත හැකි ය කියා ද නො සිතිය යුතුය. මෙලොවදී ඒ ඒ අනුසස් බලාපොරොත්තු වන්නවුන් විසින් ඒ ඒ අනුසස් ලැබීමට හේතුවන බුද්ධ ගුණයන් කීර්තනය කර බුදුරදුන්ට ස්තුති කොට බැතියෙන් වැඳීම කළ යුතුය.

ශිෂායකුට පුධාන වශයෙන් උවමනා කරන්නේ දියුණු තියුණු තුවණය. බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ඥානය වර්ණනා කෙරෙමින් ස්තුති කරමින් වන්දනා කරන තැනැත්තාගේ ඥානය දියුණු වේ. එය එක වරක් දෙවරක් කිරීමෙන් සිදුවෙතැයි ද නො සිතනු. දිනපතා කලක් බුද්ධඥානය වර්ණනා කරමින් වඳින කල්හි කුමයෙන් ඒ තැනැත්තා ගේ සම්මෝහය තුනී වේ. නුවණ තියුණු වේ. එසේ වන්දනා කරන්නට පුරුදු කර ගැනීම ශිෂායනට ඉතා පුයෝජනය. එසේ කරන ශිෂායාට ඉගෙනීමේ ශක්තිය ලැබේ.

ආචායෳීවරයනට වුවමනා ශිෂායන් කීකරු කර ගැනීමේ ශක්තිය හා කාරණය ඔවුනට අවබෝධ කරවීමේ - ඔවුන් ගේ සිත්වල පිහිටවීමේ ශක්තිය ය. අනුත්තරපුරුෂදමාසාරථී ගුණය හා බුද්ධ ගුණය කියා බුදුරදුන්ට ස්තුති කර වැඳීමෙන් එය දියුණු කරගත හැකිය. බුද්ධගුණය යනු ගම්භීර ධර්මය අවබෝධ කර ගැනීමේ ද අනායෙන්ට අවබෝධ කරවීමේ ද ශක්තිය ය.

යම් යම් ආයතන පාලනය කරන පිරිස්වල පුධානීන්ට හා දේශපාලකයන්ට තිබිය යුතු ජනයා කීකරු කර ගැනීමේ ශක්තිය හා අනුශාසනා කිරීමේ ශක්තිය පුරුෂදමාසාරථී ගුණය හා ශාස්තෲ ගුණය කියා ස්තුති කොට වැඳීමෙන් දියුණු කරගත හැකි ය. මේ ශක්ති දෙක ධර්මදේශකයන්ට ද වුවමනා කරුණු දෙකකි. අතාදිමත් කාලයක පටන් සත්ත්වයන් කෙරෙහි පවත්තා වූ රාගද්වේෂමෝහාදි ක්ලේශරෝගයන් ධර්මඖෂධයෙන් සුව කොට ඔවුන් සැපයට පමුණුවන්නා වූ මහා වෛදාවරයාණෝ තථාගතයන් වහන්සේය. ඒ වෛදා භාවය වර්ණනා කරමින් ස්තුති කොට බුදුරදුන්ට වැඳුම් පිදුම් කිරීමෙන් වෛදායන්ට රෝග සුවකිරීමේ ශක්තිය දියුණු කර ගත හැකි ය.

ලෝකයෙහි ඇතැම්හු කිසිදු වෙහෙසක් නො වී ලෙහෙසියෙන් ධනවත් වෙති. ඇතැම්හු බොහෝ වෙහෙසී රැකියා කොට ධනවත් වෙති. ඇතැම්හු බොහෝ වෙහෙසුන ද ධනවත් නො වෙති. ඔවුන් වෙහෙසී ධනය සපයා ගතුදු ඒ ධනය ඔවුත් කෙරෙහි නො පිහිටා අතුරුදහත් වෙයි. මිනිසුන්ගේ මේ ධනය ලැබීමේ භාගාය අධිකව ඇති තැනැත්තේ නො වෙහෙසීම ධනවත් වෙයි. කෙසේ හෝ ඔහු කරා ධනය පැමිණේ. භාගාය මඳ තැනැත්තාට වෙහෙසී ධනය ලබන්නට සිදුවේ. භාගෳය ඉතාම හීන තැනැත්තාට වෙහෙසී වුව ද ධනය ලැබීමට දුෂ්කර වේ. අමාරුවෙන් සපයන ධනය ද ඔහු කෙරෙහි නො පිහිටා කුමන විපතකින් හෝ නැති වෙයි. තථාගතයන් වහන්සේගේ අරහං ගුණය වර්ණනා කර ස්තුති කරමින් බුදුරදුන් වැඳීමෙන් ධනය ලැබීමේ වාසනාව දියුණු වේ. ධනය සොයන, ඒ සඳහා රැකියාවන්හි යෙදී සිටින, රැකියා සොයමින් තැවෙන අයට ධනය ලැබීමේ වාසනාව දියුණු වීම සඳහා අර්හත් ගුණයෙන් ස්තුති කොට වන්දනා කිරීම යහපති.

සීවලී මහ රහතත් වහන්සේ මහාලාභී වන බැවින් බොහෝ දෙනා ලාභ පතා උන්වහන්සේට වැඳුම් පිදුම් කරති. රහතන් වහන්සේ කෙනකුට වැඳුම් පිදුම් කරතහොත් එසේ කරන්නහුගේ පාර්ථතාව සිද්ධවිය හැකිය. සීවලී රහතත් වහන්සේ ශාවකයන් අතුරෙන් අගුලාභී වුව ද බුදුරජාණන් වහන්සේ තරම් ලාභී නො වෙති. සාරාසංඛා කල්ප ලඎයක් මුඑල්ලෙහි රැස්කළ මහා පුණාස්කන්ධයක් බුදුරජාණන් වහන්සේට ඇත්තේ ය. ඒ මහා පුණාස්කන්ධය සසඳත හොත් සීවලී තෙරුන් වහන්සේගේ පින ඉතා සුඑය. බුදුරදුන්ගේ පින මහමෙර පමණ යයි කියතහොත් සීවලී තෙරුන් වහන්සේගේ පින බටු ගෙඩියක් පුවක් ගෙඩියක් තරම් යයි කිව යුතුය. ලාභියකුට වැඳුම් පිදුම් කිරීමෙන් ලාභ ලැබෙත හොත් වඩා ලාභ ලැබිය යුත්තේ බුදුරජාණන් වහන්සේට වැඳුම් පිදුම් කිරීමෙනි. වඩා උසස් පිනක් ලැබෙන්නේ ද බුදුරජාණන් වහන්සේට වැඳුම් පිදුම් කිරීමෙනි.

බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ශීල සමාධි පුඥාවන් හා සතිපට්ඨාන සමාක් පුධාන සෘද්ධිපාද ඉන්දිය බල බෝධාංග මාර්ගාංග චතුරායාීසතා පුතීතා සමුත්පාද ධාාන මාර්ග එල ධර්මයන් ගේ වශයෙන් ගුණ වර්ණනා කරමින් ස්තුති පූජා කොට වැඳීම යෝගාවචරයන්ට පුයෝජනවත් ය.

#### ශිෂඵයන්ට සුදුසු වන්දනා කුමයක්

"උදයායස්ස එකස්ස සද්ධම්මරංසි ජාලිනො, පබුජ්ඣිංසු ජනම්බුජා ජාතික්බෙත්තෙ මහාසරෙ වන්දමි තං මහා සූරං මහාමෝහතමෝතුදං, සඤ්ජාතං සො හදෙ මය්හං තමෝක්බන්ධං පනුදනං (පරමත්ථදීපතියෙන්)

"ශී සද්ධර්මසංඛාාත රශ්මිජාලා ඇත්තා වූ යම් අසහාය සූයායියකු උදවීමෙන් ජාතික්ෂේතු සංඛාාත මහා විලෙහි විතේයජන නැමැති පද්මයෝ පුබෝධ වූවාහු ද, මහත් වූ මෝහාන්ධකාරය දුරු කරන්නා වූ ඒ මහා සූයායියාණන් වහන්සේ වඳිමි. උන් වහන්සේ මාගේ හෘදයෙහි පවත්නා මෝහස්කන්ධය දුරු කෙරෙත්වා.

#### නුවණ වැඩීමට හේතුවන තවත් වන්දනා කුමයක්

"මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ චතුරසංඛාකල්ප ලක්ෂයක් මුළුල්ලේ රැස් කළ පාරමිතා කුශල බලයෙන් පස් මරුන් පරදවා ලොවුතුරා බුදුබවට පැමිණ පරෝපදේශ රහිතව සකල ධර්ම සමූහය තත් වූ පරිදි දැන වදළ සේක. මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ අනන්ත ලෝක ධාතූන් දක්නා නුවණ ඇති සේක. අනන්ත ලෝක ධාතූන්හි අනේකාකාර සුවදුක් ඇති අනේක සත්ත්වයන් දක්නා නුවණ ඇති සේක. කුශලාකුශල කර්මයන් ගේ විපාක දක්නා නුවණ ඇති සේක. සිවුමන්සලක බලා සිටින්නකු ඒ ඒ මගින් යන එන අය දක්නාක් මෙන් ඒ ඒ භවයෙන් චුතව කර්මානුරූපව සුගති දුර්ගතියෙහි උපදනා සත්ත්වයන් දක්නා නුවණ ඇති සේක. මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ දිවා බුහ්මයන්ට පවා විසඳිය නොහෙන ගැඹුරු පුශ්න විසඳීමෙහි සමත් නුවණ ඇති සේක. උන් වහන්සේට විසඳිය නො හෙන පැනයක් නැත. ඒ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ සද්ධර්මාලෝකයෙන් සත්ත්වසන්තානගත මෝහන්ධකාරය දුරු කරන හෙයින් තුන් ලොවට අසහාය පුදීපයක් වන සේක. සකල සත්ත්වයනට සගමොක් මග දක්වන බැවින් තුන් ලොවට අසහාය නේතුයක් වන සේක. සියල්ල දන්නා නුවණැති ඒ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ සරණ යෙමි. මම ඒ බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ශාවකයෙක්මි. ඒ බුදුරජාණන් වහන්සේට අතාාදර ගෞරවයෙන් වඳිමි. ස්වාමීනි භාගාවතුන් වහන්ස, මාගේ මනසට ද ඥානාලෝකය පතුරුවන සේක්වා!"

ඔබ නුවණ දියුණු කර ගනු කැමැති නම් මේ වාකා කියා දිනපතා බුදුන් වඳින්න. සැමද නො කළ හැකි වුව ද වැඩි ගණනක් දිනවල වන්දනා කරනු. කුමයෙන් ඔබේ නුවණ දියුණු වනු ඇත. මෙබඳු කිුිිිිිිිිි හුණ ලැබෙන්නේ සෙමිනි. ඉක්මන් නො වෙනු. වර්ෂයෙන් වර්ෂයට මෙහි ගුණ ඔබට දනෙනු ඇත. මතු දක්වෙන වන්දනා කුමවලින් ගුණ ලැබීම කියයුත්තේ ද එසේ ම ය.

## පාලනශක්ති අනුශාසනා ශක්ති අවබෝධ කරවීමේ ශක්ති ලැබීමේ වන්දනා කුමයක්

"මේ කපට චතුරසංඛා කල්ප ලක්ෂයකින් අතීතයේ ලොව පහළ වී වදළා වූ දීපංකර බුදුරජාණන් වහන්සේ දක, මම ද මුන්වහන්සේ මෙන් ම ලොවුතුරා බුදුබවට පැමිණ සසර සයුරින් එතරව බොහෝ සත්ත්වයන් එතර කරවන්නෙමිය යන උදරාධාාශයෙන් අතට පත් නිවන හැර සසර සයුරට බැස නොයෙක් දුක් ගෙන බුද්ධකාරක ධර්මයන් සපුරා පස්මරුන් පරයා ස්ර්වඥ පදපාප්ත වූ අසරණ සරණ වූ මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ මෝහයෙන් මුඪව මානයෙන් මත්ව නොමග යන බොහෝ ජනයා දමනය කොට සසර සයුරෙන් එතර කරවූ සේක. ඒ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ දමනය කිරීමට අතිශයින් දුෂ්කර

නත්දෝප නත්ද, නාලාගිරි, ආලවක, අංගුලිමාලාදි පුචණ්ඩයත් ද, අතිශයින් උඩඟු සච්චක බක බුහ්මාදීන්ද, කිසිදු හිංසාවක් නො කොට ම දමනය කළ බැවින් අදමායන් දමනය කරන්නවුන් අතුරෙන් අගු වූ සේක. ඒ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ මුල මැද අග යන තුන් තැන ම යහපත් වූ සර්වාංග සම්පූර්ණ වූ පිරිසිදු වූ ධර්මයකින් දෙවියන් සහිත ලෝකයා හට මෙලොව යහපත හා පරලොව යහපත පිණිස ද නිවන් පිණිස ද අනුශාසනා කරන සේක. ඒ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ පරමගම්හීර චතුස්සතා ධර්මය දෙව් මිනිසුන්ට අවබෝධ කරවා සතර මග සතර ඵලයන්ට පමුණුවා ඔවුන් සංසාර සාගරයෙන් එතර කරවන සේක. අදමායන් දමනය කරන්නා වූ ලොවට අනුශාසනා කරන්නා වූ පරම ගම්හීර ධර්මය අවබෝධ කරවන්නා වූ ඒ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ සරණ යෙමි. උන්වහන්සේගේ ශුාවක වෙමි. ඒ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ අතාහදර ගෞරවයෙන් වඳිමි. ඒ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේට මාගේ නමස්කාරය වේවා.

මෙසේ තථාගතයන් වහන්සේගේ අනුත්තර පුරුෂදමා ගුණය හා ශාස්තෲගුණය වූ බුද්ධගුණ කියා වැඳීමෙන් පිරිසක් පාලනය කර ගැනීමේ ශක්තිය හා සිත් කාවදින පරිදි අනුශාසනා කිරීමේ ශක්තිය ද දියුණු කර ගත හැකිය. මේ වන්දනා කුමය ආචායාීවරයන්ටත් පිරිස්වල පුධානීන්ටත් අනුශාසකයන්ටත් දේශපාලකයන්ටත් පුයෝජනවත්ය.

### වස්තුව ලැබීමේ භාගඵය දියුණුවීමට හේතුවන වන්දනා කුමයක්

"වත්දතේයාති වත්දතේය වූ පූජතීයාති පූජතීය වූ මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණත් වහත්සේ අතේක කල්පකෝටිශතසහශුයෙහි රැස් කළ අපරිමිත පාරමිතා කුසල බලයෙත් පස්මරුත් පරදවා සමාගක් සම්බෝධි සමධිගමයෙන් ලෝකයෙහි අගුදක්ෂිණේය භාවයට පැමිණ වදළ සේක. ඒ සමාගක් සම්බුද්ධයන් වහත්සේ තමත් වහත්සේට දෝත තගා වඳිත්තකුට ද අපමණ දෙව් මිතිස් සැප ලබාදෙන අචිත්තා ගුණයෙන් යුක්ත වන සේක. එබැවිත් උත්වහත්සේට පුදනු පිණිස සුවඳ මල් ආදි නොයෙක් පූජා හාණ්ඩයන් ගෙන ගංගාවන් ගලා එන්නාක් මෙන් සතර දිගින් ම උන්වහන්සේ වෙත ඍතිය බුාහ්මණාදීහු පැමිණියහ. දිවාබුහ්මයෝ පැමිණියහ. නාග යක්ෂයෝ පැමිණියහ. අනුන්ගෙන් නොයෙක් පුද පඬුරු ලබන නරරාජ දේවරාජ බුහ්ම රාජයෝ උන්වහන්සේ පුදන්නට පැමිණියහ. පිරිනිවී වර්ෂ දහස් ගණනක් ඉක්ම ඇති අද ද උන්වහන්සේට පුදන මල් පහන් ආහාර පාන බොහෝ ය. මනුෂා දිවා බුහ්ම යන ලෝකතුයවාසී සැමදෙනා විසින් ම වැඳීමට පිදීමට සුදුසු ඒ බුද්ධ මහෝත්තමයන් වහන්සේ සරණ යෙමි. මම උන් වහන්සේගේ ශුාවක වෙමි. ඒ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේගේ පාද පද්මයන් අතාහදර ගෞරවයෙන් නමදිමි. ඒ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේට මාගේ නමස්කාරය වේවා."

මෙසේ බුදුරජාණත් වහත්සේගේ අරහං ගුණය කියා වැඳීම ධනය ලැබීමේ වාසතාව දියුණුවීමට හේතු වේ. මෙසේ සැදුහැයෙන් බුදුරජාණත් වහත්සේට වැඳුම් පිදුම් කරන පිත්වතාට වර්ෂයෙන් වර්ෂය තමාගේ තත්ත්වය පෙරට වඩා යහපත් වන බව දකිය හැකිවනු ඇත. රැකියා කරන අයටත් රැකියාවක් නැතිව තැවෙන අයටත් මේ වන්දනා කුමය සුදුසු ය.

### රෝග සුවකිරීමේ ශක්තිය ලැබීමට වෛදුඵවරුන්ට වන්දනා කුමයක්

"අනේක කෙලෙස් රෝගයන්ගෙන් පෙළෙමින් සසර දුක් විඳිනා අසරණ සත්ත්ව සමූහයා වෙත පතළා වූ මහා කරුණාවෙන් වතුරාසංඛ්‍ය කල්ප ලඤයක් මුළුල්ලෙහි මහත් ආයාශයෙන් දනාදී සමතිස් පෙරුම් දහම් පුරා සව්කෙලෙසුන් නසා සර්වඥපදපාප්ත වූ මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ සත්ත්වයන්ගේ සකල කායික මානසික රෝගයන් මතු කිසි කලෙක නූපදනා පරිදි සුව කීරීමට සමත් ශේෂ්ඨ වෛදාවරයාණෝ ය. මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ අනාදිමත් කාලයක පටන් සත්ත්වයනට වැළඳී ඇත්තා වූ ලෝහ ද්වේශ මෝහ දෘෂ්ටි මානාදි සුව කිරීමට අතිශයින් දුෂ්කර ක්ලේශරෝගයන්, සතර සතිපට්ඨානයෝය, සතර සමාක් පුධානයෝය, සතර සෘධිපාදයෝය, පඤ්චේන්දියයෝය, පඤ්චබලයෝය, සප්තබෝධාංගයෝය, අෂ්ටමාර්ගාංගයෝය යන ධර්මෞෂධයන් ගෙන් සුව කරන සේක.

මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ ලෝකයෙහි අන් කිසිවකු විසින් පැවැත්විය නොහෙන සාමුක්කංසික චතුරායාීසතා දේශනය නැමැති අමා ඔසුයෙන් සූවිසි අසංඛායක් සත්ත්වයන්ගේ කෙලෙස් රෝග නැසූ සේක. දුක් ගිනි නැසූ සේක.

මනුෂා දිවා බුන්ම සංඛානත ලෝකතුයෙහි සැමට වෛදා වූ සව්සතුන්ට ම පිහිට වන්නා වූ මහා කාරුණික වූ මහා වෛදාවරයාණන් වහන්සේට නමස්කාර කරමි. මතු නූපදනා පරිදි සකල රෝගයන් සුව කිරීමට සමත් වූ සියඑ දුක් ගිනි නිවීමට සමත් වූ ඒ මහා වෛදාවරයාණන් වහන්සේ සරණ යෙමි. මම ඒ මහා වෛදාවරයාණන් වහන්සේගේ ශුාවක වෙමි. ඒ මහා වෛදාවරයාණන් වහන්සේට මාගේ නමස්කාරය වේවා!

ඒ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ වදළා වූ සියලු කෙලෙස් රෝග නසන්නා වූ සියලු දුක් නසන්නා වූ සපයාීාප්තික නවලෝකෝත්තර ධර්මසංඛාාත ඖෂධ රත්නයට ද මාගේ නමස්කාරය වේවා!

ඒ සද්ධර්මසංඛාාත ඖෂධරත්නය සේවනය කිරීමෙන් කෙලෙස් රෝග සංසිඳවා පවිතු වූ අෂ්ටායාී පුද්ගල සංඝරත්නයට ද මාගේ නමස්කාරය වේවා!

මේ වන්දනා කුමය භාවිත කිරීමෙන් වෛදාවරයන්ට විශේෂයෙන් වුවමනා අත් ගුණය නම් වූ රෝගවාපශමන ශක්තිය ලැබිය හැකිය. දියුණු කරගත හැකි ය, සෑම උදයක ම මේ වාකා කියා තෙරුවන් වැඳ මල් පහන් පුදා වෛදා කටයුතු ආරම්භ කරන වෛදාවරයා ඒකාන්තයෙන් දියුණුවට පැමිණෙනු ඇත.

#### වන්දනාවෙන් ගුණ ලැබීම

සුවඳ දුවානක් ඉවත් කළ අල්මාරියකට පෙට්ටියකට මුහුණ පා බැලුවහොත් සුවඳ දුවා තැත ද එහි සුවඳ දැතෙනු ඇත. එයට හේතුව කලින් තිබූ දුවායේ සුවඳ අල්මාරියට පෙට්ටියට කාවැදී රැඳීම ය. එමෙන් යම් කිසිවකු සැදෑහැයෙන් තථාගතයන් වහන්සේගේ යම්කිසි ගුණයක් සිතුවහොත් කියුව හොත් ඒ ගුණය

ස්වල්ප වශයෙන් ඔහුගේ සිරුරට කාවැදී රැඳෙයි. ඉතා ස්වල්ප වශයෙන් කාවැදී රැඳෙන ඒ ගුණ තේරුම් ගත හැකි පමණට ඇතිවීමටත් කලක් ගත වේ. එය උදලු මිට ඔප නැගීම මෙන් සෙමින් සිදුවන්නකි. වැඩ කරන උදුල්ලේ මිට දිනපතා ම කම්කරුවාගේ අතට මදින් මඳ ගෙවේ. එයින් උදලු මිට ඔප වැටේ. අතට ගෙවීමෙන් ඇතිවන ඔපය දකිය හැකි තරමට පත්වීමට බොහෝ කල් ගත වේ. සතියක් දෙකක් මසක් දෙකක් වැඩ කිරීමෙන් උදලු මිටෙහි අමුත්තක් නොදුනේ. මාස හත අටක් වර්ෂයක් වැඩ කළ කල්හි උදළු මිටෙහි පෙනෙන ඔප මට්ටමක් ඇති වේ. එමෙන් දින ගණනක් වැඳීම කළ පමණින් තේරුම්ගත හැකි තරමේ ගුණයක් ඇති නොවේ. වර්ෂයක් පමණ යම්කිසි වන්දනා කුමයක් භාවිත කළාම දුනෙන තරමට ගුණය ඇතිවනු ඇත. වන්දනා කුමවලින් ලැබෙතැයි කියන ගුණය ලැබී ඇති නැති බව විමසිය යුත්තේ මාස ගණනින් නොව වර්ෂ ගණනිනි. අත් නොහැර යම්කිසි වන්දනා කුමයක් භාවිත කරන තැනැත්තාට එයින් ලැබෙන ගුණය වර්ෂයෙන් වර්ෂය විමසා බැලුව හොත් තේරුම් ගත හැකිවනු ඇත. වන්දනාවෙන් කියන ලද ගුණ ලැබෙන්නේ ද සැදුහැයෙන් එය කරන තැනැත්තාටය. සැදුහැයෙන් කිරීම යයි කියනුයේ තමා සිතන කියන ඒ බුදු ගුණ බුදුරදුන් කෙරෙහි ඇති බව අවංකව පිළිගැනීම අනුව කර්මය හා කර්මඵලය ඇති බව පිළිගැනීම ඇතිව වන්දනා කිරීම ය. ශුද්ධාවෙන් තොරව අත්හද බැලීමට කිරීමෙන් ගුණ නො ලැබේ. පින්වල විපාකය එක්තරා පුමාණයකින් මෙලොවදී ම ලැබේ. බුදුරදුන්ට වැඳුම් පිදුම් කිරීම උසස් පිනකි. ඒ පින මෙලොව තමා බලාපොරොත්තු වන දෙය ලබා දීමට ද සමර්ථය. ඒ නිසා වන්දනා කරන තැනැත්තා බලාපොරොත්තු වන ගුණය ඔහුට ඒ පිනේ බලයෙන් ම ලැබෙන බව කිය යුතුය.

#### යෝගාවචරයන්ට වන්දනා කුමයක්

අවිද හා න්ධකාරයෙන් වැසී ඇති තණ්හා නැමැති මඩගොහොරුවෙහි එරී සසර දුක් විඳිනා අසරණ සත්ත්වයනට පිහිටවනු පිණිස සාරාසංඛහ කල්ප ලක්ෂයක් මුළුල්ලෙහි පෙරුම් දම් පුරමින් ආ අප මහ බෝසතාණන් වහන්සේ ලොවුතුරා බුදුබව ලබන අන්තිම ජාතියේ මහබිනික්මන් කොට සවසරක් දුෂ්කර කිුයා කොට අවසානයේ එක් වෙසඟ මැදිපෝය දිනයක සවස් කාලයේ බෝධිදෘම මූලයට එළඹ ශරී්රයේ ලේ මස් වියළී ගොස් සම හා ඇට නහර පමණක් ඉතිරි වුව ද ලොවුතුරා බුදු නොවී මේ අස්නෙන් නොනැගෙමිය යන දෘඪතර අධිෂ්ඨානයෙන් පළඟක් බැඳ එහි වැඩ සිට බාධා කිරීමට පැමිණි වසවත් මරු පළවාහැර සමාධි භාවතාවෙහි යෙදුතාහු රාතිුයේ පුථමයාමයේ දී ම රූපාවචර අරූපාවචර අෂ්ට සමාපත්තීන් උපදවා පිරිසිදු කර ගත් සිත තමන් වහන්සේ ගේ අතීත ජාතිවලට යොමු කොට අනේක කල්ප කෝටි ශතසහසුයෙහි විසු තමන් වහන්සේගේ අතීත ජාති පිළිවෙල බලමින් පුථම යාමය ගෙවා මධාාම යාමයේදී උපදින මැරෙන සත්ත්වයන් දෙසට සිත යොමු කොට ලෝකයෙහි මැරෙන්නා වූ ද කර්මානුරූපව සුගති දුර්ගති දෙක්හි ඉපිද අනේකාකාර සුවදුක් ලබාගන්නා වූද සත්ත්වයන් බලමින් ඒ යාමය ඉක්මවා රාතිුයේ පශ්චීම යාමයේ මැරෙන උපදින සත්ත්වයන් ගේ සංසාර පුවෘත්ති හේතුන් සොයන සේක් ද්වාදශාංග පුතීතෳසමුත්පාදය දක එය අනුලෝම පුතිලෝම වශයෙන් මෙනෙහි කරමින් සිට සංසාර චකුය සිඳ නිවනට පැමිණෙනු වස් රූපාවචර චතුර්ථධාානයට සමවැදී ඉත් තැගී උදයවෳයඥාතයේ පටත් කුමයෙත් විදර්ශනාඥාන උපදවා දුඃඛ සමුදය නිරෝධ මාර්ග සංඛානත චතුරායා\$ීසතායන් පුතාකාෂ වශමයන් දූක සවසනා සකලක්ලේශයන් පුහාණය කරන්නා වූ අර්හත් මාර්ගඥානය උපදවා දශබල ඥාන, චතුර්වෛශාරදා ඥාන, සර්වඥතාඥානාදි අනේක ගුණයෙන් යුක්ත වන ලොවුතුරා බුදුබවට පැමිණ වදළ සේක.

මහා කාරුණික වූ මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණත් වහත්සේ තමත් වහත්සේ ලත් නිවත් සුවය සෙස්සත්ට ලබා දෙනු සඳහා විතර්ක විචාර සහිත වූ පීතිය හා සුඛය ඇති පුථමධාාන සමාපත්තිය උපදවා ගැනීමේ මාර්ගය ද, විතර්ක විචාර විරහිත පීතිය හා සුඛය පමණක් ඇති ද්විතීයධාාන සමාපත්තිය උපදවා ගැනීමේ මාර්ගය ද, පීතිය ද පුහාණය කොට ලබන පීති සුඛය ඇති තෘතීයධාාන සමාධිය උපදවා ගැනීමේ මාර්ගය ද, පීති සුඛ දෙකින් ම තොර වූ චතුර්ථධයාන සමාධිය උපදවා ගැනීමේ මාර්ගය ද, ආකාසානඤ්චායතනාදි සතර අරූපාවචර සමාපත්ති උපදවා ගැනීමේ මාර්ගය ද සෘද්ධිවිධාදි පඤ්චාභිඥා උපදවා ගැනීමේ මාර්ගය ද දේශනා කළ සේක.

මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ නිවනට පැමිණීමේ නොවරදින මාර්ගය වන සතර සතිපට්ඨානයෝය, සතර සමාක් පුධානයෝය, සතර සෘද්ධිපාදයෝය, පඤ්චේන්දියෝය, පඤ්ච බලයෝය, සප්තබෝධාාංගයෝය, අෂ්ටමාර්ගාංගයෝය යන සත්තිස් බෝධි පාක්ෂික ධර්මයන් දක්වා වදළ සේක.

මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ පඤ්චස්කන්ධය සත්ත්ව පුද්ගලයන් වශයෙන් වරදවා තේරුම් ගෙන මුළාවී සිටින ජනයාහට රූප වේදනා සංඥා සංස්කාර විඥානයන් පමණක් සතා වශයෙන් ඇති බවත් රූපාදිය මිස සතා වශයෙන් ලැබෙන සත්ත්වයකු නැති බවත් පහද වදළ සේක.

මාගේ භාගාවතුන් වහන්සේ අවිදාහවෙන් අන්ධව නාම රූපයන් නිතා ශුභ සුඛ ආත්ම වශයෙන් වරදවා තේරුම් ගෙන සිටින ජනයාට නාම රූපයන් අනිතා බව දුක් බව ආත්ම නො වන බව පහද වදළ සේක.

මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණත් වහත්සේ දුක ය, දුක ඇතිවීමේ හේතුවය, සැබෑ සැපය ය, එයට පැමිණීමේ මාර්ගය ය යන මේ කරුණු සතර අවබෝධ නොවීමෙන් සසර රැඳී සිටින සත්ත්වයනට මේ උපාදනස්කන්ධ පඤ්චකය දුක බවත්, ඒ දුක ඇතිවීමේ හේතුව තණ්හාව බවත්, සැබෑ සැපය ඒ තණ්හාවගේ නිරෝධය බවත්, එයට පැමිණීමේ මාර්ගය ආයා ී අෂ්ටාංගික මාර්ගය බවත් පහද වදළ සේක.

මාගේ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ධර්මය තේරුම් ගත් බොහෝ සත්පුරුෂයෝ රූප වේදනාදි සංස්කාරයන්ගේ ලඎණ රසාදිය දක්නා නුවණද, ඒවායේ අනිතාාදී ලඎණ දක්නා නුවණද, උතුරන බත් සැළියක පෙණ මතුවෙවී බිඳී යන්නාක් මෙන් මේ සිරුරෙහි නැවැත්මක් නැතිව සංස්කාරයන් ඉපිද ඉපිද බිඳි බිඳී යන

සැටි දක්නා උදයබ්බාහනුපස්සනා ඤාණය ද, මේ සිරුරෙහි අතරක් තැතිව සිදුවවන සංස්කාරයන්ගේ බිඳීම් දක්නා භංගානුපස්සනා **ඤාණය** ද, නිතර බිඳෙන සංස්කාරයන් භයානකත්වයෙන් දක්නා හයතුපට්ඨාන ඤාණය ද, බිඳි බිඳී යන සංස්කාරයන්ගේ අසරණ බව දක්තා ආදීනවානුපස්සනා ඤාණය ද, පිළිසරණක් නැති ඒ සංස්කාරයන් හර නැති අමිහිරි ධර්මයන් ලෙස දක්නා නිබ්බිදුනුපස්සනා ඤාණය ද, නීරස නිසරු ඒ සංස්කාරයන්ගෙන් මිදෙනු කැමති බවින් යුතු යයි සංස්කාරයන් දක්නා මුඤ්චිතුකමාතා മ്മാණය ද, මිදීමේ උපාය වශයෙන් සංස්කාරයන්ගේ අනිත ාාදි ලකුණයන් විස්තර වශයෙන් නැවත නැවත බලන්නාවූ පටිසංඛාරුපස්සතා ඤාණය ද, කිසිදු වෙහෙසක් තැතිව තිරුත්සාහයෙන් මෙත් සංස්කාරයන්ගේ අනිතාහදී ලඤණ මැනවින් දක්නා සංඛාරුපෙක්ඛා ඤාණය ද, සංස්කාරයන්ගේ අනිතහාදි ලක හෙයන් ඇසින් දක්නාක් මෙන් පිරිසිදු ලෙස දක්නා වූ ලෝකෝත්තර මාර්ගය ඉපදවීමට සමත් වන්නා වූ අනුලෝම മ്മാණය ද යන මේ മ്മാණයන් උපදවා සෝවාන් සකෘදගාමි අනාගාමි අර්හත් යන සතර මාර්ග සතර එලයන්ට පැමිණ දුක් කෙළවර කොට පරමසුඛය වූ අමෘත මහා නිර්වාණයට පැමිණෙන්නා හ.

අසරණ සත්ත්වයන් සසර සයුරෙන් ගොඩ නගා මොක්පුර පිහිටවන්නා වූ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ මම සරණ යෙමි. මම ඒ බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ශුාවක වෙමි. ඒ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ ගේ සිරිපා යුවළ අතාහදර ගෞරවයෙන් වඳිමි.

ඒ බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් වදළ සත්ත්වයන් සසර කතරින් එතර කරවත්තා වූ ශී සද්ධර්මයට ද වඳිමි. ඒ නෛයණීණික ධර්මය සේවනය කරන්නා වූ ද පුකාශ කරන්නා වූ ද භාගාවතුන් වහන්සේගේ ශුාවක සංඝරත්නයට ද වඳිමි.

මෙසේ අතුයුත්ම බුද්ධාදි රත්නතුයට බැතියෙන් නැමදීම් වශයෙන් රැස් කළ කුශල බලයෙන් සගමොක් මග වසන කාමච්ඡන්දදි නීවරණයෝ මා කෙරෙන් බැහැර වෙත්වා. මාගේ සිත සමාධි වේවා. මාගේ සිහි නුවණ දියුණු තියුණු වේවා. දුෘඛ සමුදය නිරෝධ මාර්ග සංඛාාත චතුරායා සතාවර්මය මා හට අවබෝධ වේවා. නිවන් පුරයට වහා පැමිණිය හැකි වේවා.

මේ වත්දතා කුමය යෝගාවචරයකුට යෝග සිද්ධිය සඳහා වුවමතා බල ලැබීමට හේතුවත පරිදි පිළියෙල කරන ලද්දකි. සසර දුකිත් මිදීමේ අදහසින් අවංකව යෝග කර්මයට බැස සිටිත ගිහි පැවිදි කාහටත් මෙය භාවිත කිරීමෙන් බොහෝ පුයෝජන ලැබෙනු ඇත. යෝගාවචරයකු විසින් දන සිටිය යුතු වූ ද සිහි කළ යුතු වූ ද කරුණු රාශියක් මේ වත්දතාවට ඇතුළත් වී ඇත. මෙය දික් වැඩෙකිය කියා නොපසු බැස පාඩම් කර වත්දතා කරනු.

# බෞද්ධ ආරකෂා විධි

#### රතනසූතුයේ නිදාන කථාව

පෙර දඹදිව වේසාලි නම් ඉතා සමෘද්ධිමත් නගරයක් විය. එහි රජවරු සත් දහස් සත්සිය සත්දෙනෙක් විසූහ. එපමණ ම යුවරජ ඇමති හාණ්ඩාගාරිකාදීහු ද විසූහ. බොහෝ මනුෂායෝ ද විසූහ. සත්දහස් සත්සිය සතක් පුාසාද ද එපමණ ම කුටාගාර උයත් පොකුණු ද විය. එක් කලෙක ඒ නගරයට වැසි නො ලැබිණ. ගොවිතැන් පාඑ විය. ආහාර හිඟයක් විය. සෑහෙන පමණට ආහාර නො ලැබීමෙන් බොහෝ දෙනා රෝගාතුර වූහ. දුප්පත්තු මැරෙන්නට වූහ. මළමිනී නගරය සමීපයේ ම දමීම නිසා නගරයේ කුණප ගත්ධය පැතිරිණ. ඒ හේතුවෙන් බොහෝ අමනුෂායෝ නගරයට ඇතුඑ වූහ. එයින් වඩාත් මිනිස්සු මැරෙන්නට වූහ. අහිවාතක නම් වූ නපුරු රෝගයක් ද නගරයෙහි පැතිරිණ. රෝගහය අමනුෂාහය දුර්භික්ෂහය යන තුනෙත් නගරය විනාශ වත්නට විය.

නගර වැසියෝ රජු වෙත ගොස් "දේවයන් වහන්ස, දන් මේ නගරය රෝගභය, අමනුෂෳභය, දුර්භිඤභය යන උවදුරු තුනෙන් විනාශ වේගන යන්නේ ය. පෙර රජවරුන් ගේ කාලවලදී මෙබඳු විපතක් තො වීය. ඔබ වහන්සේගේ අධාර්මිකත්වය නිසා මේ විපත පැමිණියහ යි සිතම්හ"යි කීහ. රජතුමා තමා අතින් සිදුවූ කිසි වරදක් නො දක සන්ථාගාරයට ජනයා රැස්කරවා මාගේ අදමිටු කමක් ඇතිදයි විමසන්නට විය. මහජනයා ද රජුගේ වරදක් නුදුටුහ. රජු ගේ දෝෂයක් නො දක්නා වූ ඔවුහු මේ විපත සන්සිඳවන්නේ කෙසේ දශිි කථා කළහ. එකල පූරණ කාශාපය, මක්ඛලීගෝසාලය, අජිතකේශකම්බලය, පකුධකච්චායනය, තිගත්ඨතාථපුත්තය, සඤ්ජය බෙල්ලට්ඨීපුත්තය යි ''අපි බුදුම්හ"යි පුතිඥා කරන ශාස්තෲවරයෝ සදෙනෙක් දඹදිව විසූහ. ඇතැම්හු ඔවුන්ගෙන් කෙනකු මේ නුවරට පමුණුවා ගත හොත් මේ භය දුරුවිය හැකි යයි කීහ. ඇතැම්හු දුනට බුදුන් වහන්සේ ලොව පහළව සව් සතුන්ගේ යහපත පිණිස දහම් දෙසන්නාහ. උන් වහන්සේ මහා සෘද්ධි ඇති සේක. මහානුභාව ඇති සේක, උන්

වහන්සේ මෙහි පමුණුවා ගත හොත් සියලු භය දුරුවනු ඇතැයි කීහ. බොහෝ දෙනා ඒ අදහසට එකඟවී අප විසින් දූතයන් යැවව හොත් උන් වහන්සේ මෙහි වැඩම කරනු ඇද්දුයි කතා කළහ. බුදුවරයෝ අනුකම්පකයෝය, අප දූතයන් යැවුව හොත් උත් වහන්සේ පැමිණෙනු ඇතැයි අනායෝ කීහ. ඒ භාගාවතුන් වහන්සේ රජගහ නුවර වැඩ වෙසෙති. බිම්සර රජ උන් වහන්සේට උවටැන් කරයි. සමහරවිට බුදුන් වහන්සේට මෙහි වැඩම කිරීමට ඔහු ඉඩ නොදෙනු ඇතැයි ඇතැම්හු කීහ. එසේ නම් බිම්සර රජුට දත්වා යවා බුදුත් වහත්සේ මෙහි වැඩම කරවා ගතිමු යයි බොහෝ · පඬුරු සහිතව ලිච්ඡවි රජුන් දෙදෙනකු සේනාව ද සමග බිම්සර රජු වෙත යැවූහ. ඔවුහු රජගහ තුවර බිම්සර රජු වෙත ගොස් පඬුරු දී කාරණය එතුමාට කියා බුදුන් වහන්සේ තමන්ගේ නගරයට එවන ලෙස කීහ. රජතුමා එය නො පිළිගෙන, "එසේ නම් එය කර ගන්නා සැටි තෙපි ම දුන ගනිව්" ය යි කීය. එකල්හි ඔවුහු බුදුරදුන් වෙත ගොස් "ස්වාමීනි, අපේ නගරයට හය තුනක් පැමිණ \_\_\_\_ ඇත්තේ ය. අප කෙරෙහි අනුකම්පා කොට නුඹ වහන්සේ එහි වැඩම කළ හොත් අපට ශාත්තියක් වන්නේය"යි සැල කළහ.

තථාගතයන් වහන්සේ ආවර්ජනා කරන සේක් එහි වැඩම කර රතන සූතුය දේශනා කළ කල්හි වේශාලි නගරයේ භය සන්සිඳෙන බව හා එහි ආරක්ෂාව කෝටි ලක්ෂයක් සක්වළවල පිහිටන බවත් සුවාසූ දහසක් සත්ත්වයනට ධර්මාවබෝධ වන බවත් දූන ඔවුන්ගේ ආරාධනාව ඉවසා වදළ සේක. බිම්සර රජු තථාගතයන් වහන්සේ විශාලා මහනුවරට වැඩම කිරීමේ ආරාධනාව ඉවසා වදළ බව අසා උන්වහන්සේට වැඩම කරනු පිණිස නගරයේ සිට ගංගාව දක්වා පස් යොදුන් මග සමතලා කරවා යොදුනෙන් යොදුන විහාර කරවා වැඩමවීමට කාලය තථාගතයන් වහන්සේට දුන්වීය. තථාගතයන් වහන්සේ පන්සියයක් භිඤුන් වහන්සේ ද සමග මගට පිළිපත් සේක. රජතුමා මග මල් අතුරුවා මග දෙපස පුන් කලස්, කෙසෙල් ගස් පිහිටවා කොඩි ඔසවා තථාගතයන් බැගින් ඔසවා තමාගේ පිරිවර ජනයා සමග සුවඳ මල් ආදියෙන් පුදමින් එක එක දිනක් එක් එක් විහාරයක බුදුරදුන් සහිත මහ සඟන වාසය කරවමින් මහ දන් දෙමින් මහත් වූ පෙරහරින් සංඝයා සහිත තථාගතයන් වහන්සේ ගංතෙර දක්වා වැඩම කරවා

තථාගතයන් වහන්සේ ගඟින් එතර කරවනු පිණිස නැව් පිළියෙල කරමින් තථාගතයන් වහන්සේ ගංතෙරට පැමිණ ඇති බව විශාලා මහ නුවර රජුන්ට දන්වා යැවීය. ඔවුහු අපි ද්විගුණ කොට තථාගතයන් වහන්සේට පුදමුය යි විසල් පූරයේ සිට ගංගාව දක්වා තුන් යොදුනක් මග සරසවා ගංතෙරට පැමිණියහ. බිම්සර රජතුමා පිළියෙල කරවු නැවට නැග, තථාගතයන් වහන්සේ එහි පනවන ලද බුද්ධාසනයෙහි වැඩහුන් සේක. මහා සංඝයා වහන්සේ ද සුදුසු පරිදි නැවෙහි වැඩ හුත් සේක. රජතුමා තථාගතයන් වහන්සේ අනුව යන්නේ ගඟදියට බැස ජලයෙහි කරවට දක්වා ගමන් කොට "ස්වාමීනි, නුඹ වහන්සේ වැඩම කරන තුරු මම මේ ගංතෙර ම වෙසෙමි"යි සැල කොට නැවතුණේය. යාතුාව ගඟ දියෙහි ගමන් ගත්තේය. ගඟෙහි දී දෙවියෝ ද නාගයෝ ද තථාගතයන් වහන්සේට මහෝත්සවයෙන් පූජා පැවැත්වූහ. තථාගතයන් වහන්සේ පිළිගැනීම සඳහා ලිච්ඡවීනු ද කරවට තෙක් ගඟ දියට බැස ආහ. එකෙණෙහි සතර දිගින් ම මහා වැසි කළු නැග එන්නට විය. තථාගතයන් වහන්සේ ලිච්ඡවීන් ගේ බිම පා තබනු සමග ම මහ වැසි වස්නට විය. ඒ ඒ තැන දන පමණට, උකුල පමණට, කරවට පමණට ජලය ගලා යන්නට විය. මළකුණු සියල්ල පාවී ගියේය. මුළු පෙදෙස පිරිසිදු විය.

ලිච්ඡවීනු තථාගතයන් වහන්සේට සේසත් සතරක් ද භිඤූන්ට සේසත් දෙක බැගින් ද ඔසවමින් මහ පෙරහරින් යොදුනෙන් යොදුන තථාගතයන් වහන්සේ වාසය කරවමින් මහ දන් දෙමින් තෙදිනකින් තථාගතයන් වහන්සේ විසල් නුවරට පමුණුවා ගත්හ. තථාගතයන් වහන්සේ නගර ද්වාරයට පැමිණෙන කල්හි මහේශාකා දේවතාවෝ ද එහි පැමිණියහ. ඔවුන්ගේ පැමිණීමෙන් බොහෝ අමනුෂායෝ නගරයෙන් ඉවත්වූහ. තථාගතයන් වහන්සේ නගර ද්වාරයේ දී ම අනද මහ තෙරුන් අමතා මේ සූතුධර්මය උගෙන ලිච්ඡවී කුමරුවන් සමග විසල්පුර පාකාරතුය ඇතුළත ඇවිදිමින් පිරිත් කරන්නයයි මහානුභාව සම්පන්න රතන සූතු ධර්මය වදළ සේක. ආනන්ද ස්ථවීරයන් වහන්සේ තථාගතයන් වහන්සේගේ ගෛලමය පාතුයට පැත් ගෙන පිරිත් බෙණෙමින් පැන් ඉසිමින් මුළු නගරය සැමතැන ම සංචාරය කළහ. ආනන්ද

ස්ථවිරයන් වහන්සේ පිරිත් දේශනය ආරම්භ කෙරෙත් ම නගරයෙහි තැන තැන සැඟවී ඉතිරි වී හුන් අමනුෂායෝ ද පළා ගියහ. අමනුෂායන් පළා යෙක්ම මිනිසුන්ගේ රෝග සුව විය. නිරෝග වූ මනුෂායෝ ගෙවලින් නික්ම සුවඳ මල් ආදියෙන් තෙරුන් වහන්සේ පිදුහ. මහජනයා නගරය මැද රැස්වීම් ශාලාව සරසා භාගාවතුන් වහන්සේ එහි පැමිණ වූහ. භිඤු සංඝයා වහන්සේ ද එහි වැඩ සිටියහ. ආනන්ද ස්ථවිරයන් වහන්සේ ද සියළු නගරයෙහි ඇවිද පිරිත් කර නගරවාසීන් හා එහි පැමිණියහ. ශක දේවේන්දු තෙමේ ද දෙදෙව්ලොව දෙවියන් හා එහි පැමිණ සිටියේය. තථාගතයන් වහන්සේ ඒ සමාගමයේදී රතන සුතුය දේශනා කළ eස්ක. ඒ ගාථාවල ආඥාව කෝටි ලක<mark>්</mark>යක් සක්වළ අමනුෂයෝ පිළිගත්හ. දේශනාවසානයෙහි සකලෝපදුවයෝ ම සන්සිඳුණාහ. මහජනයා සුවපත් වූහ. සුවාසු දහසක් සත්ත්වයනට ධර්මාභිසමය විය. මෙසේ පිළිවෙළින් තථාගතයන් වහන්සේ එහි දින සතක් ම ඒ සුතුය දේශතා කළහ. දිනපතා ම සුවාසු දහස බැගින් සත්ත්වයෝ නිවන් දුටහ.

## රතන සූතුය

කෝටි සතහස්සේසු චක්කවාලේසු දේවතා යස්සාතං පතිගණ්හත්ති, යඤ්ච වේසාලියංපුරේ රෝගාමනුස්ස දුබ්හික්ඛ, සම්භූතං තිවිධං භයං බිප්පමත්තරධාපේසි, පරිත්තං තං භණාමහෙ

- යාතීධ භුතානි සමාගතානි, භුම්මානි වා යානිව අන්තලික්ඛේ සබ්බේව භුතා සුමනා භවන්තු අරෝපි සක්කච්ච සුණන්තු භාසිතං තස්මාහි භුතා නිසාමේථ සබ්බේ, මෙත්තං කරෝථ මානුසියා පජාය දිවා ච රත්තෝ ච, හරන්ති යේ බලිං තස්මාහි තෝ රක්බථ අප්පමත්තා
- 2. යං කිංචි විත්තං ඉධ වා හුරං වා සග්ගේසු වා යං රතතං පණිතං ත තෝ සමං අත් තථාගතේන ඉදම්පි බුද්ධේ, රතතං පණිතං එතේන සච්චේන සුවත් හෝතු
- බයං විරාගං අමතං පණීතං, යදජ්ඣගා සකා මුතී සමාහිතෝ ත තේන ධම්මේත සමෘථි කිංචි ඉදම්පි ධම්මේ රතතං පණීතං එතේත සච්චේත සුවුුත් හෝතු
- 4. යම්බුඛකසට්ඨෝ, පරිවණ්ණයී සුචිං සමාධිමානන්තරිකඤ්ඤමාහු සමාධිනා තේන, සමෝ න විජ්ජති ඉදම්පි ධම්මේ රතනං පණීතං ඒතේන සච්චේන සවත්ථි හෝත

- 5. යේ පුග්ගලා අට්ඨ සතම්පසපථා, චත්තාරි ඒතානි යුගානි හොන්ති තේ දක්ඛිණෙයහා, සුගතස්ස සාවකා එතේසු දින්නානි මහප්ඵලානි ඉදම්පි සංසේ රතනං පණීතං ඒතේන සච්චේන සුවත් ී හෝතු
- 6. යේ සුප්පයුත්තා මනසා දළ්හේත, නික්කාමිතෝ ගෝතම සාසනම්හි තේ පත්තිපත්තා අමතං විගය්හ ලද්ධා මුධා නිබ්බුතිං භුඤ්ජමානා ඉදම්පි සංසේ රතනං පණීතං ඒතේන සච්චේන සුවත්ථි හෝතු
- 7. යථි පැබීලෝ පඨවිං සිතෝ සියා චතුබ්හිවාතේහි අසම්පකම්පියො තථූපමං සප්පුරිසං වදාමි යෝ අරියසච්චානි අවෙච්ච පස්සති ඉදම්පි සංසේ රතනං පණිතං ඒතේන සච්චේන සුවපටී හෝතු
- 8. යේ අරියසච්චානි විභාවයන්ති ගම්හීරපඤ්ඤේන සුදේසිතානි කිඤ්චාපි තේ හොන්ති භුසප්පමත්තා න තේ භවං අට්ඨමං ආදියන්ති ඉදම්පි සංසේ රතනං පණීතං ඒතේන සච්චේන සුවනී හෝතු
- 9. සහාවස්ස දස්සන සම්පදාය. තයස්සුධම්මා ජහිතා භවත්ති සක්කායදිට්ඨි විචිකිච්ඡිතඤ්ච සීලබ්බතං වා'පි යදත් කිඤ්චි චතුහපායේහි ච විප්පමුත්තෝ ඡ චාභිඨාතානි අභබ්බෝ කාතුං ඉදම්පි සංඝේ රතනං පණිතං ඒතේන සච්චේන සුවත් හෝතු

- 10. කිඤ්චාපි සෝ කම්මං කරෝති පාපකං කායේන වාචා උද චේතසා වා අභබ්බෝ සෝ තස්ස පටිච්ඡාදාය අභබ්බතා දිට්ඨ පදස්ස වුත්තා ඉදම්පි සංසේ රතනං පණීතං ඒතේන සච්චේන සුවත්ථි හෝතු
- 11. වනප්පගුම්බේ යථා පුස්සිතශ්ගේ ගිම්හාතමාසේ පඨමස්මිං ගිම්හේ තථූපමං ධම්මවරං අදේසයි නිබ්බාණගාමිං පරමං හිතාය ඉදම්පි බුද්ධේ රතනං පණීතං ඒතේන සච්චේන සුවත්ථි හෝතු
- 12. වරෝ වරඤ්ඤ වරදෝ වරාහරෝ අනුත්තරෝ ධම්මවරං අදේසයි ඉදම්පි බුද්ධේ රතනං පණීතං ඒතේන සච්චේත සුවත්ථි හෝතු
- 13. බීණං පුරාණං නවං නත්‍ී සම්භවං විරත්ත චිත්තා ආයතිකේ භවස්මිං තේ බීණබීජා අවිරුළ්හිච්ඡඥා නිබ්බන්ති ධීරා යථායංපදීපෝ ඉදම්පි සංසේ රතනං පණීතං එතේන සච්චේන සුවත්‍ී හෝතු
- 14. යානීධ භූතානි සමාගතානි භූම්මානි වා යානිව අන්තලික්බේ තථාගතං දේවමනුස්සපූජිතං බුද්ධං නමස්සාම සුවත්ථි හෝතු
- 15. යානීධ භූතානි සමාගතානි භූම්මානි වා යානිව අන්තලික්ඛේ තථාගතං දේවමනුස්සපූජිතං ධම්මං නමස්සාම සුවත්ථී හෝතු

16. යානීධ භූතානි සමාගතානි භුම්මානි වා යානිව අන්තලික්ඛේ තථාගතං දේවමනුස්සපූජිතං සංඝං නමස්සාම සුවණි හෝතු

මෙහි ගාථාවලට අංක යොද ඇත්තේ රතන යන්තුයේ ගැබ්වල ගාථා පිහිටත කුමය අනුව ය. කෝටිසතසහස්සේසු යනාදි ගාථා දෙක රතන සූතුයේ ගුණ දක්වන ගාථා දෙකකි. ඒවා සූතුයට අයත් නැත. 14, 15, 16 යන අංක ඇති අවසාන ගාථා තුන සක් දෙවිඳු විසින් කියන ලද ගාථා තුනෙකි. බුදුන් වහන්සේ විසින් වදරණ ලදුයේ යානීධ භූතානි යනාදි ගයෙහි පටන් බීණ පූරාණං යනාදී ගාථාව දක්වා ඇති ගාථා තෙළෙසය.

මේ සූතුය බොහෝ අනුසස් ඇත්තේ ය. මෙය දිනපතා භාවිත කරන තැනැත්තාට දෙවියන්ගේ ආරක්ෂාව ලැබේ. රෝග දුරුවේ. අමනුෂා හය ඇති නොවේ. ගොවිකම් වෙළඳාම් ආදි රැකියාවල් දියුණු වේ. සැදහැයෙන් අසන්නවුන්ට රෝගාදිය ද දුරුවේ. මෙයින් වඩාත් ගුණ ලැබෙන්නේ සූතුයේ තේරුම දනගෙන භාවිත කරන්නවුන්ට ය. ජනපද රෝග දුරුවීමට රෝග භය පවත්නා පුදේශවල ඇවිද පිරිත් පැන් ඉසිමින් මේ පිරිත කිය යුතුය.

#### මෛතී සූතුයේ නිදුන කථාව

බුදුරජාණන් වහන්සේ වැඩ සිටි කාලයේ දී වස් එළඹීමට ළං වන කල්හි බොහෝ භිඤුහු උන්වහන්සේ වෙත පැමිණ කමටහන් අසා ගෙන ඒ ඒ පෙදෙස්වලට ගොස් වස් එළඹ වස්කාලය තුළදී අර්හත්වයට පැමිණීමේ බලාපොරොත්තුවෙන් භාවනා කළහ.

තථාගතයන් වහන්සේ සැවැත්නුවර ජේතවනාරාමයෙහි වැඩ වෙසෙන අවස්ථාවක වස් එළඹීමට සමීප කාලයේ භිකුෂූන් වහන්සේ පන්සිය නමක් උන් වහන්සේගෙන් කමටහන් ගෙන වස් එළඹීමට සුදුසු තැනක් සොයමින් දනව සැරිසරා යන්නාහු පුතාන්ත පුදේශයෙහි හිමාලය හා සම්බන්ධ වූ වනගත සිසිල් සෙවන ඇති, අතුළ රිදී පටවල් මෙන් රමණීය සුදු වැලිතලා තැන තැන ඇති පිරිසිදු සිසිල් ජලයෙන් පිරුණු රමණීය ජලාශයක් ඇති එක් පර්වතයක් දුටහ. ඒ භිඤුහු එදින රාතිුයේ එහි වැස පසුදින සමීපයෙහි වූ ගමකට පිඬු පිණිස පිවිසියහ. එය ළඟින් ළඟින් පිහිටි ගෙවල් දහසක් ඇති ගමෙකි. එහි මනුෂායෝ ද පින් කැමැත්තෝ ය. ඒ පුතාෘන්තයට පැවිද්දන්ගේ පැමිණීම මඳ බැවින් ගම් වැසියෝ භිකුදුන් දක ඉතා පුීතියට පැමිණ දන් පිළිගන්වා වස් විසීමට ආරාධනා කොට උන්වහන්සේලාට විසීම පිණිස වනයෙහි කුටි පන්සියයක් ද පිළියෙල කළහ. භිඤුහු දෙවන දින අන් ගමකට පිඬු පිණිස පිවිසියහ. එගම වැසියෝ ද එසේ ම වස් විසීමට ආරාධනා කළහ. ඔවුන්ගේ ආරාධනාව පරිදි භිඤුහු එහි වස් එළඹ රුක්මුල්වල හිඳ කමටහන් මෙනෙහි කරන්නට වන්හ. සිල්වත් භිකුතුන්ගේ තේජස නිසා ඒ ගස්වල දෙවියන්ට නො විසිය හැකි විය. භිඤුන් නැගී යන තුරු ඔවුනු තම තමන්ගේ වීමන්වලින් ඉවත්ව දරුවන් ගෙන තැන තැන ඇවිදින්නට වූහ. දෙවියෝ ''මේ භිකුෂූහූ කවද යෙත් ද''යි බලා සිටියහ. වස් එළඹුණු එතැන තෙමසක් ම වෙසෙන බව දන ගත් දෙවියෝ ''එපමණ දික් කලක් අපට විමානවලින් බැහැරව නො විසිය හැකිය''යි සෑම දෙනා එකතුව භිඤුන් බිය ගන්වා පළවා හැරීමට කථා කර ගත්හ. ඔවුහු රාතීු කාලයේ රුක්මුල්වල හිඳ භාවනා කරන භිඤූන් වහන්සේ ඉදිරියෙහි භයානක යක් වෙස් ගෙන පෙනී සිටින්නටත් නපුරු හඬ නගන්නටත් පටන් ගත්හ. ඒ නපුරු රූප දැක නපුරු හඬ අසා භිඤූන්ගේ හදවත් වෙව්ලන්නට විය. උන්වහන්සේලාට කමටහනෙහි සිත පිහිටුවා වාසය නොකළ හැකි විය. නිතර බියවන්නා වූ ඒ භිඤුන් ගේ සිහිය ද දුබල විය. නො සිහියෙන් වෙසෙන උන්වහන්සේලා වෙත රුක්දෙවියෝ ඉවසිය නොහෙන දූර්ගන්ධයන් ද එවන්නට වූහ. එයින් ඔවුනට හිසෙහි බලවත් වේදතා ද ඇති විය. භිඤුත්ගේ ශරීර ද කුමයෙන් දුබල වී ගියේ ය. එහෙත් තමන් නිසා අනිකකුට කරදරයක් වීම නො කැමති වත්තා වූ ඒ ගුණවත් භිඤුත්ගෙන් එක් තමකුදු කීමෙන් අනායන්ට කරදරයක් වේදෝයි සිතා තමාට ඇති කරදරය අන් කිසිවකුට නො කීහ.

එක් දවසක් සංසස්ථවිරයන් වෙත සියඑ භිඤූන් රැස්වූ කල්හි භිඤූන් පෙරට වඩා දුබලව සිටින බව උන්වහන්සේට පෙනී "ඇවැත්නි, මෙහි පැමිණි මුල් කාලයේ ඔබ වහන්සේලා පැහැපත් ශරීර ඇතිව පිණා ගිය ඉඳුරත් ඇතිව විසුවාහුය. දැන් ඔබ වහන්සේලා වැහැරී ගිය සිරුරු ඇතිව නො පහන් ඉඳුරන් ඇතිව වෙසෙන්නාහුය. ඔබ වහන්සේලාට මෙහි යම්කිසි කරදරයක් ඇතිද,"යි කීහ. එකල්හි එක් භිකුෂුවක් තමාට ඇති කරදරය පැවසීය. සෙසු භිඤුහු ද තම තමන්ටත් ඒ කරදර ඇති බව කීහ. එකල්හි මහතෙරුන් වහන්සේ "ඇවැත්නි, බුදුරදුන් විසින් පෙරවසය පසු වසය යයි වස් විසීම් දෙකක් අනුදුන ඇත්තේ ය. මේ සෙනසුන අපට අසත් පුායය. අපි බුදුරදුන් වෙත ගොස් මේ කරුණ සැලකොට සුදුසු සෙනසුනක් උන්වහන්සේ ගෙන් දන ගනිමුය''යි කීහ. සැමදෙනා වහන්සේ ම එය පිළිගෙන සෙනසුන් තැන්පත් කොට පාසිවුරු ගෙන සැවැත්නුවර ජේතවතාරාමයට ගොස් තථාගතයන් වහන්සේ වෙත ගියහ. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ "මහණෙනි, වස්කාලයේ චාරිකාවෙහි නො හැසිරෙන පරිදි ම විසින් සිකපද පනවා තිබියදී තෙපි කුමක් පිණිස මෙසේ ඇවිදින්නාහුදු"යි වදළ සේක. භිකුදුහු කාරණය සැල කළහ. තථාගතයන් වහන්සේ ලොව බලා වදුරා මුළු දඹදිව ඔවුනට සත්පුාය අන් එක ද තැනක් නො දක, "මහණෙනි. තොපට සුදුසු අන් තැනක් නැත, තෙපි එහි ම වෙසෙමින් අර්හත්වයට පැමිණෙන්නාහුය. මහණෙනි, තෙපි ගොස් එහි ම වෙසෙව්, තෙපි රුක් දෙවියන්ගේ අභය කැමැත්තහු නම් මේ පිරිත උගනිව්, මෙය තොපට ආරඤාව ද කමටහන ද වන්නේය"යි මෛතීු සූතුය (කරණීය මෙත්ත සූතුය) වදළ සේක. ඉක්බිති තථාගතයන් වහන්සේ "මහණෙනි, තෙපි ගොස් ඒ වනයෙහි ම වෙසෙව්. මේ සූතුය මාසයේ ධර්මශුවණය කරන අට දිනයෙහි ගෙඩිය ගසා රැස්වී සජ්ඣායනා කරව්. මේ සුතුයෙන් ම ධර්මකථා පවත්වව්. මේ සූතුය ගැන ම සාකච්ඡා . පවත්වව්, මේ සූතුයෙන් ම අනුමෝදනා බණ කියව්. මේ මෛතී් කර්මස්ථානය ම වඩව්. තොපට ඉන්පසු දෙවියන් භයානක අරමුණු නො දක්වනු ඇත. ඔවුහු තොපගේ හිතවත්හු වන්නාහ"යි වදළ සේක. භිඤුහූ තථාගතයන් වහන්සේ වැඳ එහි ගොස් වෙසෙමින් බුදුරදුන් වදළ පරිදි කළහ. එතැන් පටන් අමනුෂායෝ භිඤුන්ට තිතවත් වී අනේකාකාරයෙන් උපකාර කරන්නට වන්හ. දෙවියන්ගෙන් උපකාර ලබා ඒ භිඤුහු වස්කාලය ඇතුළත අර්හත් ඵලයට පැමිණ ශුමණකෘතාය අවසන් කළෝය.

## මෛතී සුතුය

යස්තානු භාවතෝ යක්ඛා තෙව දස්සෙන්ති හිංසනං යම්හි චෙවානුයුඤ්ජන්තෝ රත්තින්දිවමතන්දිතෝ සුඛං සුපති සුත්තො ච පාපං කිඤ්චි න පස්සති ඒවමාදි ගුණෝපේතං පරිත්තං තං භණාමතේ.

- කරණීයමත්ථකුසලේන
  යං තං සන්තං පදං අභිසමෙච්ච
  සක්කො උජූ ච සූජූ ච
  සුවමෝ චස්ස මුදු අනතිමානී
- සන්තුස්සකෝ ච සුහරෝ ච අප්පකිච්චෝ ච සල්ලනුකවුත්ති සන්තින්දියෝ ච නිපකෝ ච අප්පගබ්හෝ කුලේසු අනනුගිද්ධෝ
- න ච ඛුද්දං සමාචරේ
   කිංචි යේන විඤ්ඤ පරේ උපවදෙයාුං
   සුඛිනෝ වා ඛේමිනෝ හොන්තු
   සබ්බේ සත්තා හවන්තු සුඛිතත්තා
- යෙ කේචි පාණභූතත්ථි
  තසා වා ථාවරා වා අනවසේසා
  දීසා වා යේ මහන්තා වා
  මජ්ඣිමා රස්සකාණුකථූලා
- දිට්ඨා වා යේව අද්ධිට්ඨා යේ ච දූරේ වසන්ති අවිදූරේ භූතා වා ස්ම්භවේසී වා සබ්බේ සත්තා හවන්තු සුඛිතත්තා
- 6. න පරෝ පරං නිකුබ්බේථ නාතිමඤ්ඤේථ කත්ථචි නං කඤ්චි බාහාරෝසනා පටිසසඤ්ඤා නාඤ්ඤමඤ්ඤස්ස දුක්ඛමිච්ඡෙයාහ

- මාතා යථා තියං පුත්තං ආයුසා ඒක පුත්ත මනුරක්ඛේ එවම්පි සබ්බභුතෙසු මානසං භාවයේ අපරිමාණං
- මෙත්තං ච සබ්බලෝකස්මිං මානසං භාවයේ අපරිමාණං උද්ධං අධෝ ච තිරියංඤ්ච අසම්බාධං අවේරං අසපත්තං
- තිට්ඨං චරං තිසින්තෝ වා සයාතෝ වා යාවතස්ස විගතමිද්ධෝ ඒතං සතිං අධිට්ඨෙයා බුහ්මමේතං විහාරං ඉධමානු
- 10. දිට්ඨිඤ්ච අනුපගම්ම සීලවා දස්සනේන සම්පන්නෝ කාමේසු විනෙයා ගේධං න හි ජාතු ගබ්හසෙයාං පුනරේතීති.

මෙය විශේෂයෙන් දෙවියන්ට පුිය පිරිතකි. ඒ නිසා මෙය භාවිත කරන තැනැත්තා දෙවියන්ට පුිය වේ. එහෙයින් දෙවියන්ගේ ආරක්ෂාව ඔහුට ලැබේ. අමනුෂායන්ට හා මනුෂායන්ට ද පුිය වේ. එබැවින් ඔහුට අමනුෂා උපදුවයන් හා සොර සතුරු බිය ද අඩුවේ. ඔහුට ගිය ගිය තැන සැලකිලි ලැබේ. මෙයින් ලැබෙන එලය අඩුවක් නැතිව ලැබීමට නම් මෙහි අර්ථ ද තේරුම් ගෙන භාවිත කළ යුතුය. එසේ කරන්නහුට මෙය භාවනාවක් ද වේ.

### **කඳ පිරිත** (බන්ධ පරිත්ත)

 විරුපක්ඛේහි මේ මෙත්තං මෙත්තං ඒරාපථෙහි මේ ඡබාහපුත්තේහි මේ මෙත්තං මෙත්තං කණ්හාගෝතමකේහි ච

- අපාදකේහි මේ මෙත්තං මෙත්තං දිපාදකේහි මේ චතුප්පදේහි මේ මෙත්තං මෙත්තං බහුප්පදේහි මේ
- මා මං අපාදකෝ හිංසි
   මා මං හිංසි දිපාදකෝ
   මා මං චතුප්පදෝ හිංසි
   මා මං හිංසි බහුප්පදෝ
- සබ්බේ සත්තා සබ්බේ පාණා සබ්බේ භූතා ච කේවලා සබ්බේ භදානි පස්සන්තු මා කඤ්චි පාපමාගමා

අප්පමාණෝ බුද්ධෝ, අප්පමාණෝ ධම්මෝ, අප්පමාණෝ සංසෝ, පමාණවන්තානි සිරිංසපානි අහි, විච්ඡිකා, සතපදී, උණ්ණානාහි, සරබූ, මූසිකා, කතා මේ රක්ඛා කතා මේ පරිත්තා පටික්කමන්තු භූතානි, සෝහං නමෝ හගවතෝ නමෝ සත්තන්නං සම්මා සම්බුද්ධානන්ති.

මේ පිරිත සර්පයන් බහුල පෙදෙස්වල වෙසෙන අයට ආරක්ෂාව සඳහා භාවිත කිරීමට තථාගතයන් වහන්සේ විසින් වදරන ලද්දකි. මෙය භාවිත කරන තැනැත්තා සර්පයෝ දෂ්ට නො කෙරෙති. මෙය සර්ප විෂ බස්වන මන්තුයක් ලෙස ද භාවිත කරති. මේ පිරිත අංගුත්තර නිකායේ චතුෂ්ක නිපාතයේ හා චූල වග්ගපාළියේ බුද්දකවත්ථුඛන්ධකයේ ද දක්නා ලැබේ. මෙයට ඛන්ධපරිත්ත යන නම තබා ඇත්තේ බුද්දක වත්ථුක්ඛන්ධකයේ ආ නිසා විය හැකිය. සර්පයන් බහුල පෙදෙස්වල වෙසෙන කල්හි දිනපතා මේ පිරිත කියනු. සර්පයන් ඇති පෙදෙස්වල යන විට ද මෙය කියා යනු.

#### මෝර පරිත්තය

මෝරපරිත්තය කොටස් දෙකකින් යුක්තය. ඉන් එක් කොටසක් උදයට කීම පිණිස ය. අනිත් කොටස සවසට කීම පිණිස ය. උදයට කියන කොටස මෙසේ ය.

උදෙතයං චක්බුමා ඒකරාජා හරිස්සවණ්ණෝ පඨවිප්පහාසෝ, තං තං තමස්සාමි හරිස්සවණ්ණං පඨවිප්පභාසං තයජ්ජගුත්තා විහරේමු දිවසං

යේ බුාහ්මණා වේදගු සබ්බධම්මේ තේ මේ නමෝ තේ ච මං පාලයන්තු, නමත්ථු බුද්ධානං නමත්ථු බෝධියා නමෝ විමුත්තානං නමෝ විමුත්තියා.

#### සවසට කියන කොටස

අපේතයං චක්ඛුමා ඒකරාජා හරිස්සවණ්ණෝ පඨවිප්පභාසෝ තං තං නමස්සාමි හරිස්සවණ්ණං පඨවිප්පභාසං තයජ්ජගුත්තා වහරේමු රත්තිං.

යේ බුාත්මණා වේදගු සබ්බධම්මේ තේ මේ නමෝ තේ ච මං පාලයන්තු, නමත්ථු බුද්ධානං නමත්ථු බෝධියා නමෝ විමුත්තානං නමෝ විමුත්තියා.

මෙය සොර සතුරත්ට හසු තොවී විසීම සඳහා භාවිතයට සුදුසු පිරිතකි. මිල මුදල් වටිතා බඩු ඇතිව වෙළඳාම් ආදිය පිණිස පිට පලාත්වල හැසිරෙත අයට ආරක්ෂාව සඳහා භාවිතයට මෙය යෝග්‍ය ය. උදයෙහි තිත්දෙත් අවදි වූ වහා ම අසුතෙත් තොතැගිට ම පළමු වත කොටස කියනු. රාතියේ තිත්දට යන විට දෙවත කොටස කියනු

බෝසතාණන් වහන්සේ රණමොනරව සිටි කාලයේදී සතුරන්ට අසු නොවීම සඳහා මේ පිරිත භාවිත කළ බවත්, පිරිත කියන්නට අමතක වූ දිනයේ සතුරාගේ උගුලට අසුවූ බවත් කියා තිබේ. විස්තර කතාව ජාතක අටුවාවෙන් හෝ සිංහල පන්සිය පනස් ජාතක පොතෙන් හෝ දත හැකිය.

#### ධජග්ග පිරිත

- (1) ඉතිපි සෝ හගවා අරහං සම්මාසම්බුද්ධෝ, විජ්ජා චරණසම්පන්නෝ, සුගතෝ ලෝකවිදූ අනුත්තරෝ පුරිසදම්මසාරති සත්ථා දේවමනුස්සානං බුද්ධෝ හගවාති.
- ස්වාක්ඛාතෝ භගවතා ධම්මෝ සණිට්ඨිකෝ අකාලිකෝ එහිපස්සිකෝ ඕපනයිකෝ පච්චත්තං වේදිතබ්බෝ විඤ්ඤුහීති.
- 3. සුපටිපත්තෝ භගවතෝ සාවකසංසෝ, උජුපටිපත්තෝ භගවතෝ සාවකසංසෝ, ඤායපටිපත්තෝ භගවතෝ සාවකසංසෝ, සාමීචිපටිපත්තෝ භගවතෝ සාවකසංසෝ, යදිදං චත්තාරි පුරිසයුගාති, අට්ඨපුරිස පුග්ගලා, ඒස භගවතෝ සාවකසංසෝ, ආහුතෙයොෝ පාහුතෙයොෝ දක්ඛිණෙයොෝ අඤ්ජලිකරණීයෝ අනුත්තරං පුඤ්ඤක්බෙත්තං ලෝකස්සාති.

ධජග්ගපරිත්ත නම් වූ මේ පිරිත අර්ථ සහිතව පුහුණු කර ගෙන හාවිත කිරීමෙන් රජුන්ගෙන් සොරුන්ගෙන් සතුරන්ගෙන් අමනුෂායන්ගෙන් නපුරු සතුන්ගෙන් ගින්නෙන් දියෙන් සුළඟින් අකුණු වලින් හා තවත් නොයෙක් දෙයින් පැමිණිය හැකි සියළු උවදුරුවලින් මිදී සුව සේ දිවි පැවැත්විය හැකි වන්නේ ය. මේ පාඨ තුනෙන් ඉතිපි සො භගවා ආදි පළමුවන පාඨය ම ද සියළු උපදුව දුරුකර ගැනීමට පුමාණවත් ය. නොයෙක් දේ සිදු කිරීමට එය මන්තුයක් වශයෙන් ද භාවිත කළ හැකිය. එයින් ඒ ඒ අය කරන ගුරුකම් බොහෝ ඇත්තේය. නවගුණ යන්තුය කියා යන්තුයක් ද ඇත්තේ ය. එයත් බොහෝ ගුණ දෙන යන්තුයකි. යම් පමණකට එය භාවිත කර ඇති නම් ඒ ජ පමණට පිරිතෙහි ගුණ ද ඇත්තේය. තමාගේ මුවින් ඒ බුදුගුණ පාඨය ලක්ෂ ගණන් වාර කියා ඇතියකු විසින් එය කියත හොත් එහි බල බොහෝ ඇත්තේය. එවැනි

පුද්ගලයාට සිහිකළ පමණින් ම ද එයින් බොහෝ ගුණ ලැබෙන්නේය. ධජග්ගසූතු අටුවාවෙහි සඳහන් වන පුවතක් මෙසේය.

දීසවාපි චෛතායෙහි සුණුපිරියම් කරන කාලයේ යම්කිසි කටයුත්තක් සඳහා චෛතාව නැගුණු තරුණ භිඤුවක් ගර්භය දිගේ පහළට ලිස්සා ආයේය. එය දුටු බිම සිටි භිඤූහු "ඇවැත්නි! ධජග්ගපරිත්තය සිහි කරව"යි කීහ. මරණ බියෙන් බස්නා ඒ භිඤුව ධජග්ග පරිත්තය සිහි කළේය. ඒ කෙණෙහි ම චෛතාය ගර්භයෙන් ගඩොල් කැට දෙකක් නික්මී ඒ භිඤුවගේ පා පිළිගත්තේය. සෑය මත සිටියෝ වැල්හිණිමඟක් බස්වා භිඤුව ගත්හ. එකල්හි ගඩොල් කැට දෙක චෛතායට නැවත ඇතුල් විය. මේ පුවෘත්තිය සඳහන් කොට,

යස්සානුස්සරණේනාපි අන්තලික්ඛේපි පාණිනෝ පතිට්ඨමධිගච්ඡන්ති භුමියා විය සබ්බථ.

යන ගය පැරණියන් ධජග්ග සුතුයේ මුලට යොද තිබේ.

අසුරයන් හා යුද්ධයක් කිරීමට දෙවියන් රැස්වූ අවස්ථාවක සක්දෙවිඳු දෙවියන් අමතා "පින්වත්නි! යුදයෙහි දී තොපට බියක් තැති ගැන්මක් ඇති වුවහොත් එවිට මාගේ කොඩිය බලව්, එකල්හි තොපගේ බිය සන්සිඳෙනු ඇත. මාගේ කොඩිය නුදුට හොත් පුජාපතී දෙව්රජුගේ කොඩිය බලව්. එය නුදුට හොත් වරුණ දෙව් රජුගේ කොඩිය බලව්. එයත් නුදුට හොත් ඊසාන දෙව්රජුගේ කොඩිය බලව්. එයත් නුදුට හොත් ඊසාන දෙව්රජුගේ කොඩිය බලව්ය."යි අනුශාසනා කෙළේය. එය අනුව තථාගතයන් වහන්සේ ද තමන් වහන්සේගේ ශුාවකයන්ට බියක් තැති ගැන්මක් ඇතිවුව හොත් ඒ අවස්ථාවේ එය දුරුවනු සඳහා මෙනෙහි කිරීමට මේ තුනුරුවන් ගුණ පාඨ තුන වදළ සේක. මෙයට ධජග්ග පරිත්ත යන නම දී ඇත්තේ සක්දෙවිඳුගේ කොඩි බැලීමේ කථාව නිමිත්ත කොට මෙය වදළ බැවිනි.

#### වට්ටක පිරිත

- පූරෙන්තං බෝධිසම්භාරේ නිබ්බත්තං වට්ටක ජාතියං, යස්ස තේජේන දාවග්ගි - මහාසත්තං විවජ්ජයි,
- රේරස්ස සාරිපුත්තස්ස ලෝකතාරේත භාසිතං,
   කප්පට්ඨායි මහාතේජං පරිත්තං තං භණාමහේ,
- අත්ථි ලෝකේ සීලගුණෝ සච්චං සෝචෙයානුද්දයා.
   තේන සච්චේන කාහාමි සච්චකිරියමනුත්තරං,
- අාවජ්ජිතා ධම්මබලං සරිතා පුබ්බකේ ජිනේ, සච්චබල'මපස්සායං - සච්චකිරිය'මකාස'හං
- සන්තිපක්ඛා අපතනා සන්තිපාදා අවඤ්චනා,
   මාතා පිතා ච නික්ඛන්තා ජාතවේද පටික්කම
- 6. සහසච්චේ කතේ මය්හං මහාපජ්ජලිතෝ සිබී, වජ්ජේසි සෝළස කරීසානී - උදකං පතා යථා සිබී සච්චේන මේ සමෝ නත්ථි - ඒසා මේ සච්චපාරමී.

මේ වට්ටක පිරිත ගිනි හයින් මිදීම සඳහා භාවිත කරති. මෙහි සඳහන් වන්නේ බෝසතාණන් වහන්සේ වටු පැටවකුව විසූ කලෙක හටගත්තා වූ ලැව් ගින්නක් නිවනු පිණිස කළ සතා කියාවකි. එයින් ලැව් ගින්න නිවිණ. ඒ ස්ථානයෙහි මේ කප මුඑල්ලෙහි ගින්නෙන් විනාශයක් නොවන බව චරියා පිටක අටුවාවෙහි කියා තිබේ. මෙය කල්පය මුඑල්ලෙහි බලය පවත්නා පිරිතකැයි කියනු ලැබේ. අත්ථිලෝකෙ සීලගුණෝ යනාදි මේ ගාථා එන්නේ චරියා පිටක පාළියේ ය. පූරෙන්තං බෝධි සම්භාරෙ යනාදි ගාථා දෙක පසු කාලයේ පිළියෙල වූවකි. මේ පිරිත උණරෝගීනට උණ බැස්සවීම සඳහා ද කියති. මේ රටේ භාවිත වන ජ්වර පිරිත නම් වූ උණ බැස්සීමට කියන තවත් පිරිතක් ඇත්තේය. දිග වැඩි බැවින් එය මේ පොතට ඇතුළු නො කරන ලදී.

## අංගුලිමාල පිරිත

පරිත්තං යං භණත්තස්ස - තිසින්නට්ඨාන ධෝවනං, උදකම්පි විනාසේති - සබ්බමේව පරිස්සයං

සොත්ථිතා ගබ්භවුට්ඨාතං - යං ච සාධෙති තං ඛණේ, රේරස්ස අංගුලිමාලස්ස - ලෝකතාරේත භාසිතං, කප්පට්ඨායි මහාතේජං - පරිත්තං තං භණාමහේ

"යතෝ'හං හගිනි අරියාය ජාතියා ජාතෝ නාභිජානාමි සංචිච්ච පාණං ජීවිතා චෝරෝපේතා තේන සච්චේන සොත්ථි තේ හෝතු සොත්ථි ගබ්හස්සාති"

මෙහි මුලගාථා දෙක අංගුලිමාල පිරිතේ අනුසස් දක්වන ගාථාය. නියමිත පිරිත අංගුලිමාල තෙරුන් වහන්සේගේ සතා කුියාවය. එනම් "යතොහං භගිනි" යනාදි පාඨය ය. මේ පිරිත පුසුත නොකළ හැකිව පීඩා විඳිමින් සිටි මවකට සෙත් කරනු පිණිස බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් අංගුලිමාල තෙරුන් වහන්සේට උගන්වන ලද්දකි. එය උගෙන අංගුලිමාල තෙරුන් වහන්සේ ඒ ස්තුිය කරා ගොස් එය කී සැටියේ ම පෙරහනකින් ජලය පෙරී ගියාක් මෙන් කිසිදු අපහසුවක් නැතිව පුසුතය සිදුවිය. දරුවා හා මවු සුවපත් විය. ඒ පිරිතේ ආනුභාවය තෙරුන් වහන්සේ පිරිත කී තැන ද පිහිටියේ ය. එහි ආනුභාවය එතැන මහපොළොව පවත්තා තුරුම පවතී. එය කල්පස්ථායි පුාතිහායාෳීයක් බව කියා තිබේ. ඒ ස්ථානයට ගෙනැවිත් තැබුවාම තිරිසන් ස්තීුහු ද සුවසේ පුසුත කරති. පසු කාලයේ ඒ ස්ථානයෙහි මවුවරුන් උදෙසා අසූනක් තැනුහ. මවුවරු එහි නිදිකර තැබුවාම සුවසේ දරුවන් ලබති. ස්තුිය එතැනට නො ගෙන ආ හැකි කල්හි ඒ අසුන සෝද පැන් ගෙන ගොස් ඔවුන්ගේ හිසට වත් කරති. එයින් ද මවුවරු සුවසේ පුසුත කරති.

මේ අංගුලිමාල පිරිත මහානුභාව සම්පන්න පිරිතකි. මහ පිරිතය කියනුයේ මෙයටය. මෙය ගර්භනීන් සුවපත් කිරීමට ම ඇති පිරිතක් නොවේ. මෙයින් සියලු ම උවදුරු දුරු කළ හැකි ය. "ඉමඤ්ච පන පරිත්තං න කිඤ්චිපරිස්සයං න මද්දති මහාපරිත්තං නාමෙතං "යනුවෙන් අටුවාවෙහි ඒ බව දක්වා ඇත්තේ ය. සියලුම රෝගවලටත් ඇස්වහ කටවහ දෝෂයටත් මෙයින් බොහෝ ගුණ ලැබිය හැකිවනු ඇත. පැන්වලට තෙල්වලට නූල්වලට පිරිත් කොට සුදුසු පරිදි ඒ ඒ දෙයට යොදනු. පිරිත කී වාර ගණන වැඩි වූ පමණට ගුණය වැඩියෙන් ලැබේ. ඒ නිසා පැමිණ ඇති උපදවයේ මහත් බව අනුව පිරිත කීමේ වාර ගණන වැඩි කළ යුතුය. කරුණුවල සැටි සැටියට සත්වර, විසිඑක්වර, එකසිය අටවර, දහස්වර පිරිත් කරනු.

## අංගුලිමාල ආරකෂාව

දිසා හි මේ ධම්මකථං සුණන්තු දිසා හි මේ යුඤ්ජන්තු බුද්ධසාසනේ, දිසා හි මේ තේ මනුජා හජන්තු යේ ධම්ම මේවා දපයන්ති සන්තෝ

දිසාහි මේ ඛන්තිවාදනං අවිරෝධපසංසිනං, සුණන්තු ධම්මං කාලේන තඤ්ච අනුවිධීයන්තු න හි ජාතු සෝ මමං හිංසේ අඤ්ඤං වා පන කිඤ්චිතං පප්පුයා පරමං සන්තිං රක්ඛෙයා තසථාවරෙ

බොහෝ ගණනක් මිනිසුන් මරා ඇති අංගුලිමාල තෙරුන් වහන්සේට බොහෝ සතුරෝ වූහ. ගිය ගිය තැන සතුරෝ වූහ. සාප කරන්නෝ බොහෝ වූහ. සතුරු උවදුරුවලින් මිදීම සඳහා උන්වහන්සේ මේ ගාථා කීහ. අංගුලිමාල පිරිතෙහි මෙන් ම මේ ගාථා වල ද ආනුභාවයක් තිබිය යුතුය. සතුරත් ඇති කාටත් මේ ගාථා භාවිතය පුයෝජන විය හැකිය. සතුරු උවදුරු ඇත්තෝ මේ ගාථා භාවිත කෙරෙත්වා! පාඩම් කර උදේ සවස භාවිත කරනු. සතුරන් දක්නා විට සිහි කරනු. සතුරෝ මිතුරු වෙති.

#### මත්සහ රාජ පිරිත

පුතා පරං යදා හෝමි - මච්ඡරාජා මහා සරේ උණ්හේ සුරිය සන්තාපේ - සරේ උදක බීයථ තතෝ කාකා ච ගිජ්ඣා ච - බකා කුලල සේනකා භක්ඛයන්ති දිවා රත්තිං - මච්ඡේ උපනිසීදිය

එවං චින්තේ සහං තත්ථ - සහඤාතීහි පීළිතෝ කේන නුඛෝ උපායේන - ඤාති දුක්ඛා පමෝචයේ

අනුස්සරිත්වා සතං ධම්මං - පරමත්ථං විචිත්තයං අකාසි සච්ච කිරියං යං - ලෝකේ ධුව සස්සතං

යතෝ සරාමි අත්තානං - යතෝ පත්තෝස්මි විඤ්ඤුතං තාහිජානාමි සංචිච්ච - ඒකපානම්පි හිංසිතං

එතේත සච්ච වජ්ජේන - පජ්ජුන්නෝ අභිවස්සතු අභිත්ථනය පජ්ජුන්න - නිධිං කාකස්ස නාසය කාකං සෝකාය රන්ධේහි - මච්ඡේ සෝකා පමෝචය

සහකතේ සච්චවරේ - පජ්ජුන්තෝ අභිගජ්ජිය ඵලං නින්නං ච පුරෙන්තෝ - ඛණේන අභිවස්සථ

ඒවං රූපං සච්චවරං - කත්වා විරියමුත්තමං වස්සාපේසිං මහාමේසං - සච්චතේජ බලස්සිතෝ සච්චේන මේ සමෝ නත්ථී - ඒසා මේ සච්ච පාරමී

මහබෝසතාණන් වහන්සේ එක් කලෙක විලක මත්සා රාජයෙක්ව සිට නියං කාලයකදී සතාකියා කොට මහවැසි වස්වා මත්සායන් බේරා ගත්හ. ඉහත දක්වෙන්නේ චරියා පිටක පාළියේ ඒ පුවත දක්වා ඇති ගාථා පෙළය. එය වැසි වස්සන පිරිතක් ලෙස බුරුමයේ ඇතැම් පිරිත් පොත්වල දක්වා ඇත. වැසි නැති කල්හි ඒ පෙදෙස්වල වෙසෙන ජනයා ශීලයෙහි පිහිටා තුනුරුවන් පුදමින් මේ පිරිත කියවා ගත හොත් වැසි ලැබිය හැකිය.

### වැසි පිරිත

- අභිත්ථනය පජ්ජුන්න නිධිං කාකස්ස නාසය,
   කාකං සෝකාය රන්ධේහි මච්ඡේ සෝකා පමෝචය,
   එතේන සච්චවප්පේන සම්මා දේවෝ පවස්සතු

ලංකාවේ ඇතැම් පිරිත් පොත් වල වැසි වස්සන පිරිතක් ලෙස මේ ගාථා දෙක දක්වේ. එහි සඳහන් වන සුභූත තෙරුන් වහන්සේ අපේ පිටකතුයෙහි හෝ අටුවා පොත්වල හෝ සඳහන් තැනක් නො දක්නා ලදී. මෙය මහායාන පොත්වලින් ගන්නා ලද්දක් විය හැකිය.

#### පිටකතුයේ නැති පිරිත්

ඒ ඒ කායාීයන්ට යොදා ගැනීම පිණිස පැරණි වියතුන් විසින් සම්පාදිත බොහෝ පිරිත් හා ගාථා ද ඇත්තේ ය. ඇණවුම් පිරිත, බොජ්ඣංග පිරිත, අාටාතාටිය පිරිත, ජය පිරිත, ගිනි පිරිත, ජලනන්දන පිරිත, ජනපංජරය, බුද්දක ජිනපංජරය, අටවිසි පිරිත, ජයමංගල ගාථා, මහා මංගල ගාථා, රත්දෙණේ ගාථා යන මේවා ඉන් සමහරෙකි. යන්තු විදාහව අනුව පැරණියන් ඇතැම් පිරිත් හා ගාථා යන්තුවලට යොදා තිබේ. මන්තු විදාහව අනුව ඇතැම් ගාථා නොයෙක් වැඩට යොද ගෙන ඇත්තේ ය. ඒවායින් පුයෝජනය ලබනු කැමැතියන් සඳහා ඒවායින් සමහරක් ඉදිරියට දක්වනු ලැබේ.

### බොප්කධංග පිරිත

- සංසාරේ සංසරන්තානං සබ්බ දුක්ඛ විනාසනේ, සත්තධම්මේ ච බොජ්ඣංගේ - මාරසේනප්පමද්දනේ
- බුජ්ඣිතා යේ චිමේ සත්තා තිහවා මුත්තකුත්තමා අජාතිං අජරාබහාධිං - අමතං නිබ්භයං ගතා
- එවමාදි ගුණෝපේතං අනේක ගුණසංගහං
   ඔසධංව ඉමං මන්තං බොජ්ඣංගං තං භණාමහේ

- බොජ්ඣංගෝ සති සංඛාතෝ ධම්මානං විචයෝ තථා, විරියං පීති පස්සද්ධි - බොජ්ඣංගා ච තතෝ පරේ
- සමාධු 'පෙක්ඛා බොජ්ඣංගා සත්තේ තේ සබ්බදස්සිතා, මුනිතා සම්මදක්ඛාතා - භාවිතා බහුලීකතා
- 6. සංවත්තන්ති අභිඤ්ඤාය නිබ්බාණාය ච බෝධියා, එතේන සච්චවජ්ජේන - සොත්රී තේ (මේ) හෝතු සබ්බදා
- 7. එකස්මිං සමයේ නාථෝ මොග්ගල්ලානඤ්ච කස්සපං, ගිලානේ දුක්ඛිතේ දිස්වා - බොජ්ඣාංගේ සත්ත දේසයි
- කේ ච තං අභිතඤිඤා රෝගා මුච්චිංසු තං ඛණේ, එතේන සච්චවජ්ජේන - සොඣී තේ (මේ) හෝතු සබ්බදා
- ඒකදා ධම්මරාජාපි ගේලඤ්ඤේනා'හිපීළිතෝ, චුන්දත්ථෙරේන තං යේව - භණාපෙතාන සාදරං
- 10. සම්මෝදිතාන ආබාධා තම්හා වුට්ඨාසි ඨානාසෝ ඒතේන සච්චවජ්ජේන - සොත්රී තේ (මේ) හෝතු සබ්බදා
- 11. පහීණා තේ ච ආබාධා තිණ්ණත්තම්පි මහේසිතං, මග්ගාහත කිලේසා ච - පත්තා'තුපත්ති ධම්මතං ඒතේත සච්චවජ්ජේන - සොත්‍රී තේ (මේ) හෝතු සබ්බදා

මෙය රෝග සුවය පිණිස රෝගීන්ට කියන පිරිතකි. රෝගියා බෝධාහංගධර්ම දන්නා - මේ පිරිතෙහි තේරුම දන්නා කෙනෙක් වේ නම් මෙයින් බොහෝ ගුණ ලැබේ. ඉක්මනින් ගුණ ලැබේ. අනායෙන්ට එතරම් පුකට ගුණයක් නො ලැබේ.

## ආටානාටිය පිරිත

- අප්පසන්තේහි තාථස්ස සාසතේ සාධුසම්මතේ,
   අමනුස්සේහි චණ්ඩෙහි සද කිබ්බිස කාරිහි.
- 2. පරිසානං චතස්සන්නං අහිංසාය ච ගුත්තියායං දේසේහි මහා වීරෝ පරිත්තං තං හණාමහේ

- විපස්සිස්ස ව නමත්ථු චක්ඛුමන්තස්ස සිරීමතෝ සිඛිස්සා පිච නමත්ථු - සබ්බ භුතානුකම්පිනෝ
- 4. වෙස්සභුස්ස ච නමත්ථු නහාතකස්ස තපස්සිතෝ නමත්ථු කකුසන්ධස්ස - මාරසේනා පමද්දිතෝ
- 5. කොණාගමනස්ස නමත්ථු බුාහ්මණස්ස වුසීමතො කස්සපස්ස ච නමත්ථු - විප්පමුත්තස්ස සබ්බධී.
- 6. අංගීරසස්ස නමත්ථු සකා පුත්තස්ස සිරීමතෝ යෝ ඉමං ධම්මං දේසේසි - සබ්බදුක්ඛා පනුදනං
- යෙ චා පි නිබ්බුතා ලෝකේ යථා භුතං විපස්සිසුං.
   තේ ජනා අපිසුණා මහන්තා වීතසාරද
- හිතං දෙවමනුස්සානං යං නමස්සන්ති ගෝතමං විජ්ජාචරණ සම්පන්නං - මහන්තං වීත සාරදං.
- 9. එතේ චඤ්ඤේච සම්බුද්ධා අතේකසතකෝටියා සබ්බේ බුද්ධා සමසමා - සබ්බේ බුද්ධා මහිද්ධිකා
- සබ්බේ දසබලූපේතා වෙසාරජ්ජේහුපාගතා සබ්බේ තේ පටිජාතන්ති - ආසභං ඨානමුත්තමං
- සීහතාදං තදත්තේ තේ පරිසාසු විසාරද බුහ්මචක්කං පවත්තතත්ති - ලෝකේ අප්පටිවත්තියං
- 12. උපේතා බුද්ධධම්මේහි අට්ඨාරසහි නායකා බත්තිංසලක්ඛණුපේතා - සීතානුඛාහඤ්ජනාධරා
- වාාමප්පතාය සුප්පතා සබ්බේ තේ මුනිකුඤ්ජරා, බුද්ධා සබ්බඤ්ඤුනෝ එතේ - සබ්බේ බීණසවා ජිනා
- 14. මහා පභා මහා තේජා මහා පඤ්ඤා මහබ්බලා මහා කාරුණිකා ධීරා - සබ්බේසානං සුඛාවහා
- 15. දීපා නාථා පතිට්ඨා ච තාණා ලේනා ච පාණිනං ගතිබන්ධු මහෙස්සාසා - සරණං ච හිතේසිනෝ
- සලේවකස්ස ලෝකස්ස සබ්බේ එතේ පරායණා.
   තේසාහං සිරසා පාදේ වන්දමි පූරිසුත්තමේ.

- වචසා මනසා චේව වන්දමේතේ තථාගතේ, සයතේ ආසතේ ඨාතේ - ගමතේ චාපි සබ්බද,
- 18. සද සුඛේන රක්ඛන්තු බුද්ධා සන්තිකරා (තුවං), තෙහි (ත්වං) රක්ඛිතෝ සන්තෝ - මුත්තෝ සබ්බහයෙහි ච
- 19. සබ්බරෝග් විනිම්මුත්තෝ සබ්බසන්තාප වජ්ජිතෝ සබ්බවෙරමතික්කන්තෝ - නිබ්බුතෝ ච (තුවං භව)
- 20. තේසං සච්චේන සීලේන ඛන්තිමෙත්තබලේන ච, තේපි (තුම්හේ) නුරක්ඛන්තු - අරෝගෙන සුඛේන ච.
- 21. පුරත්ථිමස්මිං දිසාභාගේ සන්ති භූතා මහිද්ධිකා, තේපි (තුම්හේ) නුරක්ඛන්තු - අරෝගෙන සුඛේන ච.
- 22. දක්ඛිණස්මිං දිසාහාගේ සන්ති දේවා මහිද්ධිකා, තේපි (තුම්හේ) නුරක්ඛන්තු - අරෝගේන සුඛේන ච.
- 23. පච්ඡිමස්මිං දිසා භාගේ සන්ති නාගා මහිද්ධිකා, තේපි (තුම්හේ) නුරක්ඛන්තු - අරෝගේන සුඛේන ච.
- 24. උත්තරස්මිං දිසා භාගේ සන්ති යක්ඛා මහිද්ධිකා, තේපි (තුම්හේ) නුරක්ඛන්තු - අරෝගේන සුඛේන ච.
- 25. පුරත්ථීමේන ධතරට්ඨො දක්ඛිණේන විරූළ්හකො පච්ඡිමේන විරූපක්ඛෝ කුවෙරෝ උත්තරං දිසං.
- 26. චත්තාරෝ තේ මහා රාජා ලෝකපාලා යසස්සිතෝ තේපි (තුම්හේ) නුරක්ඛන්තු - අරෝගෙන සුඛෙන ච.
- 27. ආකාසට්ඨාච භුම්මට්ඨා දේවා නාගා මහිද්ධිකා තේපි (තුම්හේ) නුරක්ඛන්තු - අරෝගෙන සුඛේන ච.
- 28. ඉද්ධිමන්තෝ ච යේ දේවා වසන්තා ඉධ සාසතේ, තේපි (තුම්හේ) නුරක්ඛන්තු - අරෝගෙන සුඛෙන ච.
- 29. සබ්බීතියෝ විවජ්ජන්තු සෝකෝ රෝගෝ විනස්සතු මා (තේ) භවත්වන්තරායෝ - සුඛී දීසායුකෝ (භව)
- 30. අභිවාදනසීලිස්ස නිච්චං වුද්ධාපචායිනෝ චත්තාරෝ ධම්මා වඩ්ඪන්ති - ආයුවණ්ණො සුඛං බලං

මේ මහානුභාව සම්පත්ත පිරිතකි. මෙය අනුත්ට කියත කල්හි මෙහි ඇති සැටියට ම කිය යුතුය. තමාගේ පුයෝජනය සඳහා තමා කියා ගත්තවා තම් වරහත් කර ඇති තැත් වෙනස් කර කිය යුතුය. 18 වන ගාථාවෙහි "තුවං"යන වචනය වෙනුවට "මමං" කියාද "ත්වං" යන වචනය වෙනුවට "අහං" කියා ද යොද ගත යුතුය. 19 වන ගාථාවෙහි "ත්වං හව" යනු "හවා'මහං" කියා යොදා ගත යුතුය. අනිත් ගාථාවල "තුම්හෙ" කියා ඇති තැත් "අම්හේ" කියා වෙනස් කළ යුතුය. 29 වන ගාථාවෙහි "තෙ" යන්න "මේ" කියා ද "හව" යනු "හවේ" කියා ද යොද ගත යුතුය. මෙය තමාට කියා ගත්තා සැටියට ම සකස් කර පාඩම් කර ගැනීම වඩා හොඳය.

මේ පිරිත භාවිත කරන තැතැත්තාට අමනුෂායන්ගේ කරදර ඇති නො වේ. දෙවියන්ගේ ආරක්ෂාව ද ලැබේ. කලක් දිනපතා භාවිත කළ හොත් අමනුෂායෝ කීකරු වෙති. දේව බැල්ම නිතර පවතී.

### අටවිසි පිරිත

- 1. තණ්හඬකරෝ මහාවීරෝ මේධංකරෝ මහායසෝ සරණංකරෝ ලෝකහිතෝ - දීපංකරෝ ජුතින්ධරෝ
- 2. කොණ්ඩඤ්ඤෝ ජනපාමොක්බෝ මංගලෝ පුරිසාසභෝ සුමනෝ සුමනෝ ධීරෝ - රේවතෝ රතිවද්ධනෝ
- 3. සෝහිතෝ ගුණසම්පත්තෝ අතෝමදස්සි ජනුත්තමෝ පදුමෝ ලෝකපජ්ජෝතෝ - තාරදෝ වරසාරථී
- 4. පදුමුත්තරෝ සත්තසාරෝ සුමේධෝ අග්ගපුග්ගලෝ සුජාතෝ සබ්බලෝකග්ගෝ - පියදස්සී තරාසහෝ
- 5. අත්ථදස්සි කාරුණිකෝ ධම්මදස්සී තමෝනුදෝ සිද්ධත්ථෝ අසමෝ ලෝකේ - තිස්සෝ වරදසංවරෝ
- ජිස්සෝ වරදසම්බුද්ධෝ විපස්සීච අනූපමො සිබී සබ්බහිතො සත්තා - වෙස්සභු සුඛදයකෝ
- 7. කකුසන්ධෝ සත්ථාවාහෝ කෝණාගමනෝ රණඤ්ජහෝ කස්සපෝ සිරිසම්පන්නෝ - ගෝතමෝ සකාපුංගවෝ

8. තේසං සච්චේන සීලෙන - ඛන්තිමෙත්ත බලේන ච තේපි (ත්වං) අනුරක්ඛන්තු - ආරෝගෙන්න සුඛේන ච

අටවිසි බුදුවරයන් වහන්සේලා ගේ බලයෙන් ආරක්ෂාව ඇති කරන මෙය ආනුභාව සම්පන්න පිරිතකි. නිතර භාවිතයට හොඳය. අවසාන ගාථාවේ "තේපි ත්වං" යනු "තෙපි'හං" කියා යොද ගෙන කිය යුතුය.

### මහාමංගල ගාථා

- මහාකාරුණිකෝ තාලෝ හිතාය සබ්බපාණිතං පූරෙත්වා පාරමී සබ්බා - පත්තෝ සම්බෝධිමුත්තමං එතේන සච්චවජ්ජේන - හෝතු (මේ) ජයමංගලං
- 2. ජයන්තෝ බෝධියා මූලේ සකාහනං නන්දිවද්ධනෝ ඒවං (මය්හං) ජයෝ හෝතු - ජයස්සු ජයමංගලං
- සක්කත්වා බුද්ධරතතං ඕසධං උත්තමං වරං
   හිතං දේවමනුස්සානං බුද්ධතේජේන සොත්ථිතා නස්සන්තු' පද්දවා සබ්බේ - දුක්ඛා වූපසමෙන්තු (මේ)
- සක්කත්වා ධම්මරතතං ඕසධං උත්තමං වරං පරිළාහූපසමනං - ධම්මතේජේන සොත්රීතා නස්සන්තු' පද්දවා සබ්බේ - භයා වූපසමෙන්තු (මේ)
- සක්කත්වා සංඝරතනං ඕසධං උත්තමං වරං අාහුතෙයාං පාහුතෙයාං - සංඝතේජේන සොත්ථිනා නස්සන්තු' පද්දවා සබ්බේ - රෝගා වූපසමෙන්තු (මේ)
- යං කිඤ්චි රතනං ලෝකේ විජ්ජති විවිධා පුථූ.
   රතනං බුද්ධසමං නත්ථී තස්මා සොත්ථී භවන්තු (මේ)
- 7. යං කිඤ්චි රතනං ලෝකේ විජ්ජති විවිධා පුථූ. රතනං ධම්මසමං නත්ථී - තස්මා සොත්ථී භවන්තු (මේ)
- 8. යං කිඤ්චි රතනං ලෝකේ විජ්ජති විවිධා පුථූ. රතනං සංඝසමං නත්ථී - තස්මා සොත්ථී භවන්තු (මේ)

- 9. නත්ථී මේ සරණං අඤ්ඤං බුද්ධෝ මේ සරණං වරං ඒතේන සච්චවජ්ජේන - හෝතු (මේ) ජයමංගලං
- 10. නත්ථි මේ සරණං අඤ්ඤං ධම්මෝ මේ සරණං වරං ඒතේන සච්චවජ්ජේන - හෝතු (මේ) ජයමංගලං
- 11. නත්ථී මේ සරණං අඤ්ඤං සඬ්සෝ මේ සරණං වරං ඒතේන සච්චවජ්ජේන - හෝතු (මේ) ජයමංගලං
- සබ්බීතියෝ විවජ්ජන්තු සබ්බරෝගෝ විනස්සතු.
   මා (මේ) භවත්වන්තරායෝ සුඛී දීඝායුකෝ හව.
- භවතු සබ්බමංගලං රක්ඛන්තු සබ්බදේවතා සබ්බබුද්ධානුභාවේන - සද සොත්ථි භවන්තු (මේ)
- භවතු සබ්බමංගලං රක්ඛන්තු සබ්බදේවතා සබ්බධම්මානුභාවේන - සද සොත්ථි භවන්තු (මේ)
- භවතු සබ්බ මංගලං රක්ඛන්තු සබ්බදේවතා සබ්බසංඝානුභාවේන - සද සොත්ථී භවන්තු (මේ)
- නක්ඛත්ත යක්ඛභූතානං පාපග්ගහනිවාරණා පරිත්තස්සානු' භාවේන - හන්තු (මය්හං) උපද්දවේ.
- 17. යං දුන්නිමිත්තං අවමංගලංඤ්ච යො චා' මතාපො සකුණස්ස සද්දෙ, පාපග්ගහො දුස්සුපිතං අකන්තං බුද්ධා'නුභාවේන විනාසමෙන්තු
- 18. යං දුන්නිමිත්තං අවමංගලංඤ්ච යො චා' මනාපො සකුණස්ස සද්දො, පාපග්ගහො දුස්සුපිනං අකන්තං ධම්මා'නුහාවෙන විනාසමෙන්තු
- 19. යං දුන්නිමිත්තං අවමංගලඤ්ච යො චා'මනාපො සකුණස්ස සද්දෙ, පාපග්ගහො දුස්සුපිනං අකන්තං සංසා'නුහාවේන විනාසමෙන්තු

මෙය අනුනට සෙත් කිරීමේ දී වරහන් තුල "මේ" යි තිබෙන තැන් "තේ" යි කියනු. 12 වන ගාථාචෙහි "භවේ" යනු "භව" යි කියනු. "මය්හං" යි ඇති තැන් "තුය්හං" යි කියනු.

ජය ලැබීම, දුක් දුරුවීම, රෝග දුරුවීම, සැපවත් වීම, අමනුෂා දෝෂ දුරුවීම, ගුහ අපල දුරුවීම, නපුරු නිමිති ඇති සිහිනවල දොස් දුරුවීම යන සියලු ම කරුණු වලට මේ ගාථා යහපති. කිනම් පිරිතක් හෝ කී කල්හි අවසානයට මේ ගාථා කියනු.

වැදගත් කටයුත්තක් සඳහා යන විට ද කලක් කරන්නට සිදුවන වැඩක් පටන් ගන්නා විට ද බුදු රදුන්ට මල් පහන් සුවඳ දුම් පුදා දෙවියන්ට පින්දී මෙහි පළමු වන දෙවන ගාථා දෙක සත් වරක් හෝ විසිඑක් වරක් හෝ කියා යනු. කටයුත්ත ආරම්භ කරනු. ජය වේ.

# බුද්දක ජිනපඤ්ජරය

- දිසාසු දසභාගෙසු ධීතා බුද්ධානුභාවතො,
   වෙරාදි අන්තරායාපි විනස්සන්ති අසෙසතො,
   එවමාදි ගුණොපෙතං පරිත්තං තං භණාමහෙ.
- පදුමුත්තරො පුරත්ථීමායං අග්ගිතෙ චෙව සොභිතො දක්ඛිණෙ කස්සපො බුද්ධො නිරිතෙ ච සුමංගලො
- පච්ඡිමෙ ච සිබී බුද්ධෝ වායබහා මෙධංකරෝ, උත්තරෙ පියදස්සී ච ඊසාතෙ දීපංකරෝ
- 4. පඨවිං කකුසන්ධො ච ආකාසෙ සරණංකරො එවං දසදිසා චෙව සබ්බෙ බුද්ධා පතිට්ඨිතා
- අච්චන්තරායා සබ්බේ තෙ සොක රෝග හයා පි ච, විනස්සන්තු සද (තුය්හං) සබ්බිරියාපථෙසු ච.
- යක්ඛාදිදෙවතාහී ච රාජචොරාදි අග්ගිහි,
   අමනුස්සෙහි සබ්බෙහි තිරච්ඡාන ගතෙසු ච

ජාතා සබ්බේ විනස්සන්තු උපද්දවා අසෙසතො,
 එතෙන සච්චවප්ජෙන සොත්ථි (තෙ) හොතු සබ්බද

තමාට කියා ගැනීමේ දී පස්වන ගාථාවෙහි "තුය්හං" යනු " මය්හං" කියා ද සත්වන ගාථාවේ "තෙ" යනු "මෙ" යි ද වෙනස් කර කියනු

බොහෝ දෙනා මේ පිරිත නොයෙක් දෙයට යොදති. බොහෝ ගුණ මේ පිරිතෙත් ලැබී ඇති බව ද කියති. මෙයින් කරන වැඩ සමහරක් මෙසේ ය. අමනුෂා උපදුවයට හා උණට පැත් හෝ තෙල් පිරිත් කරනු, ගෙවල් ආරක්ෂාවට පිරිසිදු තැනකින් ගල් කැට ගෙන ඒ ගෙය තුළ දී එකසිය අටවර පිරිත් කොට මුට්ටි සතරක ලා එකව්ට සතර පැත්තේ වළලනු. අමනුෂා දෝෂවලට තෙල් පිරිත් කර ගෙය තුළ පහත් දල්වනු. ගෙට නපුරු සතුත් එනවා නම් තෙල් පිරිත් කර ගෙයින් පිටත පහත් දල්වනු. ඇස්වහ කටවහ ආදියට කපුටා හඬත්තට පෙර පිරිසිදු බඳුනකට පැත් ගෙන විසිහය වරක් පිරිත් කර දෙනු.

මේ පිරිත භාෂාරීති හෙවත් වහාකරණය සලකා පුබන්ධ කරන ලද්දක් බව නො පෙනේ. ගුණ ලැබීමට ඒ වහාකරණ රීති වුවමනා නැති නිසා මෙසේ කරන ලදයි සිතිය හැකිය.

# ජලනන්දන පිරිත

මෙය බොහෝ දෙනා නොයෙක් වැඩට යොද ගත්තා වූ ද උසස් කොට සලකන්නා වූ ද පිරිතකි. මෙය බෙහෙවින් භාවිත වන්නේ මන්තු ගුරුකම් කරන්නවුන් අතර ය. එහි පාළි සිංහල සංස්කෘත යන භාෂා තුනේ ම වචන දක්නා ලැබේ. සිංහල වචන හා පාලි වචන පසු කාලයේ දී ඇතුළු වූ ඒවා විය හැකිය. නූගතුන් විසින් අතින් අතට ලිවීමේ දී නොයෙක් විට වචන වෙනස් වී ලියැවේ. මේ පිරිතෙන් වැඩ කරන බොහෝ දෙනකුන් වෙත ඇති පිටපත් ගණනක් අප විසින් පරීකෂා කර බලා ඇත. එකිනෙකට සමාන පිටපත් දෙකකුදු නොදක්නා ලදී. මුදිත පොත්වල ඇති පිටපත් ද එසේ ම ය. වෙනස්කම් කොතෙක් ඇතත් කවුරුත් තම තමන් වෙත ඇති පිටපතින් තම තමන්ට පාඩම් ඇති සැටියෙන් මේ පිරිතෙන් නොයෙක් පුයෝජන ලබති. එබැවින් පිටපත්වල වෙනස්කම් ඇත ද ගුණය ලැබෙන බව කිය යුතු ය.

ජලනන්දන ගාථාවලින් යම් කිසි අදහසක් ද නො ගත හැකි ය. එක් කලෙක ආනන්ද ස්ථවීරයන් වහන්සේ රොඩී ගැහැණියක විසින් යම් කිසි ගුරුකමකින් වශී කරගෙන සිටි විටෙක තථාගතයන් වහන්සේ දක උන්වහන්සේ විසින් ආනන්ද ස්ථවීරයන් වහන්සේ මුදවා ගැනීම පිළිබඳ කථාවක් තිබේ. ඒ කථාවේ මුල ආනන්ද ස්ථවීරයන් වහන්සේ විසින් රොඩී තරුණියකගෙන් පැන් ටිකක් ලබා ගැනීමය. මේ කථාව අපේ බණ පොත්වල ඇතියක් නොවේ. ජලනන්දන පිරිත පුබන්ධ කර ඇත්තේ ඒ කථා පුවත අනුව විය හැකිය. ජලනන්දන පිරිත එක් පොතක තිබුණු සැටි මෙසේ ය.

- වතුවීසති බුද්ධොති යො හවිස්සති උත්තමං, පාරමීබල යුත්තෙහි ජලනන්දන මුත්තමං.
- අනොමානි ජලං තිරෙ උත්තමං පත්තචීවරෙ, පාරමී තෙ ජලං හොති සබ්බ බත්ධන ඡෙදනං
- අානන්දෙති මහාථෙරං උත්තමං ධම්මතාණ්ඩකං,
   යෙන භික්ඛු මහාථෙරං සයතෙ බන්ධන විද්ධංසතං
- ඉති ශ්‍රී ලොකබුද්ධෙහි යෙන ධම්මානු භාවතො
   යන්නු මන්නු හරං කත්වා විනාසං බුද්ධානුභාවතො
- මුනින්දෙ හොති නමො බුද්ධං මාරසෙනා පවජ්ජති, දසකොටිසහස්සානි සර්වබන්ධන ඡෙදනං.
- පාරමිතා ගුණා හොති සො භවිස්සති උත්තමං,
   අනේකජාති සංසාරං සහස්සං ධම්මානුභාවතො
- සයානො වා සහස්සානි උත්තමං ගුණ පුග්ගලං අසීතිං යෙන සබ්බෙපි සබ්බසිද්ධි භවංතු මෙ.

#### ජලනන්දන පිරිතේ අනුසස් මෙසේ කියා තිබේ.

| මේකෙන් සියවර පස්තෙල් මතුරා    |    |
|-------------------------------|----|
| වෙහෙර පහත් ගොස් දල්වත්        | තේ |
| සීතෙන් විස්කම් දෙවියෝ ඇවිදින් |    |
| සිතූ ලදයක් සකි පවසන්          | තේ |
| එම වර බෝමුල පස්තෙල් මතුරා     |    |
| නළල තිලක දී පලයන්             | තේ |
| සැමවර නඩුවෙන් ජයගන්නට හැකි    |    |
| මේ බව සිහියට අරගත්            | තේ |
|                               |    |
| සදෙව් ලොවේ දෙවියොත් හිස නම    | තී |
| යක් බූ පිසසුන් බියවී දුව      | තී |
| ජලේ සැඟෙව් වින දෝසත් පුපුර    | ති |
| ලොවේ සතට මින් සුබසෙත් සැලසෙ   | ති |
|                               |    |
| ඇගේ තුබුණ සැම බන්ද            | න  |
| දුරුවෙයි කරමින් නන්ද          | න  |
| මුනිඳු දෙසූ ජලනන්ද            | න  |
| පිරිතෙන් දුරුවෙයි නන්ද        | න  |

මෙයින් බොහෝ දේ කරති. ඉන් සමහරක් මෙසේ ය. පස් තෙලට පිරිත් කර විහාරයක පහත් දල්වනු. දෙවියෝ සිහිතෙන් පෙතෙති. පස් තෙලට පිරිත් කර නළල තිලක දී ගිය කල යුක්ති දිනයි. දෙහි හෝ පුහුල් හෝ පිරිත් කර බන්ධන කපනු. යක්ෂ ජුන දෝෂවලට නූල් - තෙල් පිරිත් කර දෙනු. නඩුවලට සඳුන් තෙලට දහස්වර පිරිත් කර ගා යනු. ගල් පිරිත් කර ආරක්ෂාවට වලලනු. බඩේ කැක්කුමට දෙහි හෝ ඉඟුරු පිරිත් කර දෙනු. දත් කැක්කුමට හුණු පිරිත් කර ගානු. ඉරුවාරදයට තෙල් පිරිත් කර ගානු. මේ හැර මෙයින් තවත් තොයෙක් වැඩ කරන්නට ඒ ඒ වට්ටෝරුවල කියා තිබේ.

#### ගිනි පිරිත

ජාලෝ මහාජාලෝ, ජාලං මහාජාලං, ජාලිතේ මහාජාලිතේ, ජාලිතං මහාජාලිතං, මුඛේ මුඛේ සම්පත්තේ, මුඛං මුඛං සම්පත්තං, සුතංගමිති සුතං ගමිති, මිගයිති මිගයිති දිට්ඨාලා, දන්තලා, මණ්ඩලා, රෝකිලා, කරලා, දුබ්බලා, රිත්ති රිත්ති, ලිත්ති ලිත්ති, කිත්ති කිත්ති, මිත්ති මිත්ති, චිත්ති චිත්ති, විත්ති විත්ති, මුත්ති මුත්ති, වුත්ති වුත්ති, ධාරණී ධාරණීති,

භවතු සබ්බ මංගලං - රක්ඛන්තු සබ්බ දේවතා සබ්බ බුද්ධානුභාවේන - සදා සොත්ථී භවංතු තේ (මේ) පංච මාර ජිතෝ නාරෝ - පත්තෝ සම්බෝධි මුත්තමං චතු සච්චං පකාසේසි - මහා වීරං නමාම'හං ඒතේන සච්ච වජ්ජේන - සබ්බේ මාරා පලායන්තු

ගිනි පිරිත යන නමින් පිරිත් කීපයක් තිබේ. මේ ඉන් එකකි. මෙය විශේෂයෙන් අමනුෂා දෝෂවලට හොඳ බව කිය යුතුය. පිරිසිදු තෙලට එකසිය අටවර පිරිත් කර අමනුෂා දෝෂ ඇති ගෙවල පහත් දල්වනු. කට්ටකුමත්ජල් පිරිත් කර ගෙයි දුම් දෙනු. අබවලට පිරිත් කර දුම් දීම පුේත දෝෂවලට වඩාත් හොඳය.

#### දුටුගැමුණු රජතුමා භාවිත කළ ආරක්ෂා ගාථා

- බුද්බො තිලොක සරණො බුද්බො සුරියො තමොතුදෙ එවං තං සරණං බෙමං බුද්බො මෙ සරණං වරං ගච්ඡාමි සරණං බුද්ධං තත්ථී මග්හං භයං සද
- ධම්මෝ තිලෝක සරණෝ ධම්මෝ සුරියෝ තමෝනුදෙ එවං තං සරණං බෙමං ධම්මෝ මේ සරණං වරං ගච්ඡාමි සරණං ධම්මං නත්ථි මය්හං භයං සද

3. සංකො තිලොක සරකො සංකො සුරියෝ තමොතුදෙ එවං තං සරණං බෙමං සංකො මෙ සරණං වරං ගච්ඡාමි සරණං සංසං තත්ථී මය්හං හයං සද

මේ ගාථා දුටුගැමුණු රජතුමා රත්පතෙහි ලියා හිස පැළැත්දයි කියති. මෙය ආරකෂාව සඳහා කීමට හොඳය.

#### තවත් ආරකෂා ගාථා

- සිරස්මිං මේ බුද්ධසෙට්ඨො සාරිපුත්තො ච දක්ඛිණෙ වාම අංසෙ මොග්ගල්ලාතො පුරතො පිටකත්තයං
- පච්ඡිමෙ මම ආනන්දෙ චතුද්දිසා බීණාසවා, සමන්තා ලොකපාලාව ඉන්දදෙවා සබුහ්මකා
- 3. එතෙසං ආනුභාවෙන සබ්බේ භය උපද්දවා, අනෙකා අන්තරායා පි විනස්සන්තු අසෙසතො.

මෙය ජිනපංජරය වැනි ආරක්ෂාවෙකි. ජිනපංජරය දිග බැවින් නිතර භාවිතයට අපහසුය. මෙය පහසුවෙන් භාවිත කළ හැකිය.

#### අලින්ගෙන් ආරක්ෂාවට

රජගහනුවර අජාසත් රජතුමාට විශාල ශරීරයක් හා මහත් කාය බලය ඇති මහගස් පෙරළන බලකොටු බිඳින ගෙවල් පොඩි කර දමන මිනීමරන නාළාගිරි නම් නපුරු ඇතෙක් සිටියේය. දෙව්දත් තෙර රජුගේ අනුමැතිය ලබා ඇත්ගොව්වන් ලවා රා පොවා ඇතු මත් කරවා මහ හඬ නගා කුලප්පු කරවා බුදුරදුන් පිඬුසිගා වඩනා වීථියට උත් වහන්සේ මරවනු සඳහා ඇතු යැවී. කෝප වූ ඇත් රජතෙමේ ඉදිරියට හමුවන සියල්ල සුණු විසුණු කරමින් ගුගුර ගුගුරා බුදුරදුන් වඩනා පෙරමඟට ගියේය. කෝප වී එන ඇතුට තථාගතයන් වහන්සේ මෙත් වැඩූ සේක. එයින් ඇතුගේ කෝපයත් මතත් සංසිඳිණ. සන්සුන් වූ ඇතු සොඬ පහළ හෙළා බුදුරදුන් වෙත එළඹ ඉදිරියේ නිශ්චලව සිටියේය. එකල්හි තථාගතයන් වහන්සේ තමන් වහන්සේගේ දක්ෂිණ ශී හස්තයෙන් ඇතුගේ හිස පිරිමදිමින් -

මා කුඤ්ජර නාගමාසදෙ දුක්ඛං හි කුඤ්ජර නාගමාසදෙ නහි නාගහතස්ස කුඤ්ජර සුගති හොති ඉතො පරං ගතො.

යනාදිය වදළ සේක. එකල්හි ඇත් රජ භාගාවතුන් වහන්සේගේ පාමුලින් ධූලි ගෙන හිස ඉස ගෙන බුදු රදුන් පෙනෙන තෙක් පස්සට ගොස් ඇත්හලට ඇතුළුව නිශ්චලව සිටියේය.

අලින්ගෙන් ඇතුන්ගෙන් ආරක්ෂාවීම සඳහා අදත් මේ ගය හාවිත කරති. නපුරු අලින් ඇතුන් එන විට සිහි කරති. කියති. තල්පත ලියා හේන් කුඹුරු ආරක්ෂා කරති. ගොවිපල ආරක්ෂා කරති. නුවණ ඇති ඇති සැටියට මේ ගථාවෙන් පුයෝජන ලබති.

#### රතන යන්තුය

| 7 ගෙසුප්ප | 12 වනප්ප     | 1 යානීධ    | 14 వొత్తుం   |
|-----------|--------------|------------|--------------|
| 2 තස්මාහි | 13 වරො       | 8 යථිඤ     | 11 කිංචාපි   |
| 16 යානීධ  | 3 යංකිංචි    | 10 සහාවස්ස | 5 යම්බුද්ධ   |
| 9 ගෙ අරිය | 6 මය පුද්ගලා | 15 යානීධ   | 4 ඛයං විරාගං |

රතන යන්තුයේ කුම බොහෝ ගණනක් ඇත්තේය. මෙය තිස් හතරේ පුස්තාර කුමයයි. මෙහි සටහන් කර ඇති අංක කිනම් අතකට එකතු කළ ද තිස් හතරක් වෙනවා ඇත. මෙය ලිවීමට පළල මෙන් පස්ගුණයක් දිග තහඩුවක් ගත යුතුය. පළල දෑඟුලක් නම් තහඩුවේ දිග අඟල් දහයක් විය යුතුය. පළල අඟල නම් දිග අඟල් පහක් ගත යුතුය. කුඩාවට හෝ මහතට හෝ කැමති පුමාණයකට යන්තු තහඩුව ගත හැකිය. කිනම් පුමාණයකට තහඩුව ගත හැකිය. කිනම් පුමාණයකට තහඩුව ගතද එහි පළල මෙන් පස් ගුණයක් දිග ගත යුතුය. යන්තුයේ දිග, පළල ගැනීම ශාස්තුානුකූලව කළ යුත්තකි. පළල මෙන් දෙගුණයක් හෝ සතර ගුණයක් දිග යන්තුය අශුභය. තුන් ගුණයක් හෝ පස්ගුණයක් දික්වීම සුහය.

මෙහි දක්වෙත යන්තු සැලැස්මෙහි දක්වා ඇත්තේ ගාථාවල මුල් වචන පමණෙකි. යන්තුයක් පිළියෙල කිරීමේ දී ගැබ්වල අංක යොද ගාථා සම්පූර්ණයෙන් ලියා ගත යුතුය. අකුරු එකින් එක නො කැපෙන ලෙස ද රේඛා නො කැපෙත ලෙස ද ලිවිය යුතුය. සුභ මොහොතකින් යන්තුය ලියා ගැනීම වඩාත් හොඳය. යන්තුය පිරිත් කිරීමේ දී පිරිසිදු තැනක පූජාසනයක් පිළියෙල කොට එහි මල් පහන් ආදිය තුනුරුවන් උදෙසා පුද පූජාසනයට මඳක් පහතින් යන්තුය තබාගෙන රතන සූතුයෙන් 108 වරක් පිරිත් කර ආතුරයන්ට පළඳවනු. වැඩි වාර ගණනක් පිරිත් කර ගත හොත් වඩා හොඳය. දහස් වරක් පිරිත් කළ යන්තුයේ අනුහස බොහෝ බව කියති.

යන්තුයට බලය කා වැද්දවීමට ද එය පුාණවත් කිරීමට ද ඔපකිරීමට ද යොදන යන්තු දෘෂ්ටි, යන්තුපුාණ, යන්තුපලිප්පු විධි ද ශාස්තුයෙහි ඇත්තේ ය. ඒවා ද මේ පිරිත් යන්තු වලට ද යොද ගැනීම යහපති.

මේ රතන යන්තුය ආරක්ෂාවට ගුහ අපලයට රෝගවලට බොහෝ ගුණ දෙන යන්තුයකි.

| ඉ           | ති   | ති           | වා | පි   | ဖ    | <b>ම</b> සා |
|-------------|------|--------------|----|------|------|-------------|
| <b>න</b> ථා | ම්බු | ස            | ඬො | පී   | වී   | භ           |
| ස           | පු   | න්නො         | රො | සු   | ٥    |             |
| <b>ඉ</b> ද  | ම්ප  | <b>Č</b>     | ක  | ත්ත  | ජ්ජා | ඬො          |
| ම්මා        | ප    | ලො           | වි | ဖ    | සා   | ဖ           |
| ව           | ස    | æ            | තෝ | නු   | Ð    | ඔ           |
| ස           | ස    | <b>&amp;</b> | ę  | ರ    | ම්ම  | වා          |
| <b>ම</b>    | හං   | නු           | ٥  | ස්සා | क    | නං          |

### නවගුණ යන්තුය

මෙය සතරැස් තහඩුවේ සතරැස් කොට ඇඳ තවගුණ පාඨයෙන් දහස්වර පිරිත් කර පළඳවනු. නපුරු සිහින පෙනෙනවාට අමනුෂා දෝෂවලට ගුහ අපල වලට යහපති. මෙය අටවිසි පිරිතෙන් පිරිත් කිරීමට ද ඇතැම් පිටපත්වල කියා තිබේ.

| තිසරණ | යන්තුය |
|-------|--------|
|       | ww Ww  |

| ඔ    | මි | <b>ω</b> 。 | ච්ඡා | ස          |
|------|----|------------|------|------------|
| සಿಂ  | ۵  | త్యం       | ම්මං | ဖ          |
| මි   | මි |            | ဖ    | ٥          |
| ಕಿಂ  | ٥  | ච්ඡා       | ස    | <b>ల</b> ు |
| ච්ඡා | ස  | ဖ          | ర    | త్యం       |

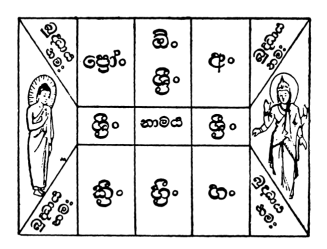
"බුද්ධං සරණං ගච්ඡාමි. ධම්මං සරණං ගච්ඡාමි. සංසං සරණං ගච්ඡාමි. යන මෙයින් දහස්වර ජපකර පළඳිනු. සර්වාරක්ෂාවටයි. මැද හිස්ව ඇති ගැබෙහි ශී අකුර හෝ නමේ මුල් අකුර යොදනු.

#### සබ්බපාපස්ස ගාථාව

සබ්බපාපස්ස අකරණං කුසලස්ස උපසම්පද, සචිත්ත පරියෝදපතං ඒතං බුද්ධාත'සාසතං

මෙය එක් බුදුවරයකු විසින් ම නොව අතීතයෙහි ලොව පහළ වූ සියලු බුදුවරයන් විසින් වදළ, භාවිත කළ ගාථාවකි. අනාගතයේ පහළ වන ලොවුතුරා බුදුවරයෝ ද මේ ගාථාව භාවිතා කරන්නාහ. එබැවින් මේ ගාථාව ඉතා ආනුභාව සම්පන්නය. මේ ගාථාව නුවණ ඇති ඇති සැටියට නොයෙක් දෙයට යොදා ගත හැකිය. දවිල්ලට හා වෙනත් ආබාධවලට මේ ගාථාවෙන් තැඹිලි මතුරා දෙති. හිසරදය දත් කැක්කුම කන් කැක්කුම බඩේ කැක්කුම අජීර්ණ වාත වේදනා යනාදියට සුදුසු පරිදි තෙල්, දෙහි ඇඹුල්, ඉඟුරු ආදිය මතුරා දෙති. ආරක්ෂාදි තවත් නොයෙක් දෙයට දම් ගය යොදති. මේ ගාථාවෙන් කරන වැඩ බොහෝ සෙයින් හරියන බව ද බොහෝ දෙනා කියති.

#### සබ්බපාස්ස යන්තුය

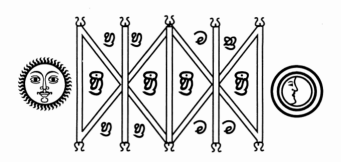


මේ යන්තුය ජප කරන කල්හි පිරිසිදු තැනක පූජාසනය පිළියෙල කොට එහි කකුසඳ කෝණාගමන කාශාප ගෞතම යන සිව් බුදුවරුන් උදෙසා පූජා සතරක් ද විෂ්ණු දෙවියන්ට පූජාවක් ද තබා සඳුන් අගිල් තුවරලා යන මේවායින් දුම් දෙමින් සබ්බපාපස්ස ගාථාවෙන් දහස් වරක් ජප කරනු. මත්සා මාංසානුභවයෙන් වැළකී කරත හොත් වඩා ඵල ලැබෙන බව කියා තිබේ.

මේ යන්තුය පැළඳීමෙන් අමනුෂා දෝෂ මල්වර තනිකම් දෝෂ විනදෝෂ ගුහදෝෂ භූමිදෝෂ දුරුවී වැඩිදියුණුව සැලසෙන බව කියා තිබේ. මෙය සියල්ලෙන් ම ආරක්ෂාවට ඉතා හොඳය. ලක්ෂවාරයක් ජපකර ගතහොත් බොහෝ ගුණ ලැබේ. වෙඩි පවා නො වදින බව කියති.

සබ්බපාපස්ස යන්තුය සාදන තවත් කුමයක් මෙසේය. සිවුරැස් තහඩුවක් ගෙන එහි සිවුරැස් කොටුව ඇඳ මැද බුදුරුව ඇඳ එය වටා සබ්බපාපස්ස ගාථාව ලියා පෙර කී පරිදිම ජපකර ගත යුතුය.

### ජලනන්දන යන්තුය



මෙම යන්තුය තහඩුවෙක ඇඳ පිරිසිදු තැනක මල් බුලත් ආදිය පූජා පිණිස තබා පහන් දල්වා සුවඳ දුම් දෙමින් ජලනන්දන පිරිතෙන් දහස්වර ජප කර පළඳිනු. ජලනන්දන පිරිත ගැන කී ගුණ සියල්ල ලැබේ. අන වින නො වැදීමට හා අනවින දෝෂ දුරුවීමටත් රෝග සුව වීමටත් මෙය විශේෂයෙන් යහපති.

## යන්තුය පැළඳවීමේදී සෙත් පිණිස කියන ජයමංගල ගාථා

- මහාකාරුණිකො නාථෝ හිතාය සබ්බපාණීනං පූරෙත්වා පාරමී සබ්බා පත්තො සම්බොධිමුත්තමං එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං
- ඵලනිබ්බානජං සෙරී සෙවමානො රසුත්තමං, බොධිමූලෙ වසී සත්තදිවසානි විනායකො එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං.
- සත්තාහං ධීතකො බුද්ධෝ ඤාපෙතුං ච කතඤ්ඤුතං බෝධිං අනිමිසක්බීහී සම්මා පූජෙසි පූජියං, එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං.
- විමුත්තිජං සුඛ විත්දං පරිපුණ්ණමතොරථො, චංකමෙ චංකම් බුද්ධෝ සත්තාහං රතතාමයෙ, ඒතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං.

- 5. නිසින්නො හගවා රම්මෙ මන්දිරෙ රතනුජ්ජලෙ සත්තාහං සම්මධී සම්මා ධම්මධාතු මනුත්තරං එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං
- 6. සංකොචයිත්වා මාරත්ථි මුඛම්බුජ වනං භුසං සත්තාහං අජපාලස්ස මූලෙ බුද්ධසසී වසී, එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තේ ජයමංගලං
- 7. සත්තාහං මුචලින්දස්ස එණිනො භොගමන්දිරෙ වසී වසී මහා වීරෝ තදනුග්ගහබුද්ධියා එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං
- 8. භුඤ්ජමානො සුඛං සෙට්ඨං චිරලද්ධං විමුත්තිජං රාජායතන මූලම්හි සත්තාහං භගවා වසී එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං
- සිලමය චතුපත්තෙ මහාරාජෙහි ආහටෙ,
   මුඛරෙඛා සමානම්හි මධුපිණ්ඩං අභුඤ්ජි සො
   එතෙන සච්චවජ්ජෙන හොතු තෙ ජයමංගලං
- 10. නත්දෙපනත්ද භොගිත්දං උග්ගතෙජං මුනිස්සරො දමෙත්වා සකතෙජෙන සරණෙසු නිවෙසයි. එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං
- 11. අජ්ඣිට්ඨෝ බුහ්මුනා බුද්ධෝ රම්මේ බාරාණසී පුරේ ධම්මචක්කං පවත්තෙසි පරිසාසු විනායකො, මාපයිත්වා ධම්මනාවං කතපුඤ්ඤං මහාජනං හවණ්ණවස්ස පාපෙසි පාරං කාරුණිකො ජිනෝ, අඤ්ඤා කොණ්ඩඤ්ඤපමුබේ භික්ඛුබීණාසවේ ජිනෝ, විධාතුං ධම්මදූතෙයාං විස්සජ්ජෙසි තහිං තහිං එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං.
- 12. උරුවෙලං ජිනෝ ගන්ත්වා දස්සෙත්වා පාටිහාරියං දස්සෙත්වාන තහිං භික්ඛු දමෙසි කස්සපාදිකෝ එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං

- 13. සසාවකො ජිනෝ ගන්ත්වා රම්මං රාජගහං පුරං බිම්බිසාරං සානුචරං මනුජින්දං අබොධයි පටිග්ගහිතෙ බුද්ධෙන රම්මෙ වෙළුවනුත්තමෙ මහාමහී පකම්පිත්ථ නච්චමානාච පීතියා, එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං,
- 14. තත්ථ වස්සං වසිත්වාත නාටෝ රාජගතෙ පුරෙ ඤාතීතං සංගහත්ථාය අගමාසි කපිලං පුරං සමාගන්ත්වා තහිං ඤාති අභිමානං අකංසු තෙ තං සුත්වාන මහාවීරෝ රවී'ව නභමුග්ගතො එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං
- 15. සංසාරසාගරා ලොකං සන්තාරෙන්තො සදෙවක සාවත්ථි නගරෙ රම්මේ චිරකාලං වසී ජිනො එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං,
- 16. ගණ්ඩබ්බරුක්බමූලම්හි යමකං පාටිහාරියං දස්සෙත්වා තිත්ථියෙ බුද්ධො පලාපෙසි තහිං තහිං පදනං වීතිහාරෙහි තීහි දෙවනගිස්සරං පාටිහාරාවසානම්හි අගමාසි නරුත්තමො එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං
- 17. ගන්ත්වා සුරින්දහවනං මහන්තෙ පණ්ඩුකම්බලෙ නිසීදි බුද්ධපීයේව ජිනො වරසිලාසනෙ, එතෙන සච්චවජ්ජෙන හොතු තෙ ජයමංගලං
- 18. තිදසින්දපුරෙ වස්සං වසං මාසත්තයං තහිං දෙවානං දෙසයී බුද්ධො අභිධම්මමනුත්තරං වුත්තවස්සො පවාරෙත්වා මණිනිස්සෙණියං මුනි වත්තමානම්හි සක්කාරෙ මනුස්සපථ මාගමී එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං
- 19. බුහ්මාසුරසුරාදීහි පරිකිණ්ණො තථාගතො ඔරොහන්තො මහන්තං සො අච්ඡෙරං දස්සයී තද එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං.

- 20. දෙවොරොහන කාලම්හි ආනුභාවං මහෙසිනො පස්සිංසු යෙ තද සබ්බේ බුද්ධත්තං පත්ථයිංසු තෙ එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං
- 21. සංකස්සනගරද්වාරෙ ධම්මෝ බුද්ධෙන දෙසිතො, බහුන්නං ජනකායානං ධම්මාහිසමයො අහු, එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං.
- 22. අනත්ථකාරිං ලොකස්ස චොරං අංගුලිමාලකං මෙත්තොසධෙන සම්බුද්ධො නිම්මදං අකරි භුසං එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං
- 23. විබ්හන්තං මදවෙගෙන නාළාගිරිකරිස්සරං මෙත්තෝසධෙන සම්බුද්ධෝ නිම්මදං අකරි භුසං එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං
- 24. යක්ඛං ආලවකං බුද්බො දුද්දමං අතිකක්ඛලං විනයඤ්ඤ පවෙදෙසි සොතාපත්ති ඵලුත්තමෙ එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං.
- 25. වධකෙ දෙවදත්තම්හි චොරෙ අංගුලිමාලකෙ, ධනපාලෙ රාහුලොචාපි සබ්බත්ථ සමමානසො චතුද්දිසොපයාතෙහි වාතෙහි පබ්බතො විය, අකම්පනීයො සම්බුද්ධො ලොකධම්මෙහි අට්ඨහි, ධම්මාධිපතිනො පාදෙ ඵුල්ලපංකරුහොපමෙ, දිස්සතෙ සබ්බසො සබ්බේ අයං ලොකො අසංකරො අචින්තෙයාප්පභාවස්ස උත්තමංගං මහෙසිනො, පස්සිතුං නෙව සක්කොන්ති බුහ්ම ලොක ගතා අපි, එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං.
- 26. සද්ධම්මදෙසනාකාලෙ පිට්ඨිභාගාදිනිස්සිතා, පුණ්ණචන්දං'ව ගගණෙ මුඛං පස්සන්ති සත්ථුනො මුනින්දෙ මූලභාසාය දෙසෙන්තං ධම්මමුත්තමං ජානන්ති සත්තා සබ්බේපි සක භාසාය සබ්බසො එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං.

- 27. අාභවග්ගා නිසින්නාසු පරිසාසු විනායකො, චිත්තෙ ගහෙත්වා දෙසෙසි ධම්මං තෙසං විසුං විසුං එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං.
- 28. ඤාතා සබ්බස්ස සම්බුද්ධො සද්ධම්මො ච තමොනුදෙ සංසෝ සුප්පටිපන්තොති යං තං අවිතථං ධුවං ජාතිදුක්ඛපරෙතානං බුද්ධාදිරතනත්තයං සබ්බද සබ්බපාණිනං තාණං ලෙනං පරායනං එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං.
- 29. නත්ථි මෙ සරණං අඤ්ඤං බුද්ඛො මෙ සරණං වරං එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං.
- 30. තත්ථි මෙ සරණං අඤ්ඤං ධම්මෝ මෙ සරණං වරං එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං.
- 31. තත්ථි මෙ සරණං අඤ්ඤං සංසො මෙ සරණං වරං එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං.
- 32. ඉච්චෙච සච්ච කිරියා කුරුතෙ ජනො යො පාතො ච සායම්පි බුද්ධගුණෙ ගහෙත්වා සබ්බං පරිස්සයමිදං පිච හත්ත්ව මෙතං, පච්ඡා ස නිබ්බුතිපදං සමුපෙති සෙට්ඨං එතෙන සච්චවජ්ජේන හොතු තෙ ජයමංගලං

මෙය කවරෙකුගේ කෘතියක්දයි තො දනිමු. යෙදුම් එතරම් වාංක්ත නැත ද මෙවැනි දෙයට කැමැති අයගේ පුයෝජනය පිණිස මෙයට ඇතුළු කරන ලදී.

#### රතන සූතුයේ ගාථාවලින් කරන ගුරුකම් (පැරඹි වට්ටෝරුවක්)

1. යානීධභූතානි යන ගය ජප කරන කල සඟනට කිරිබත් දී යහපත් පිළි සමඟ ගෙයක ඇතුළත කිරිබත් පුදා හෙළගිතෙලින් පාන් පුද මල් සුවඳ ආදිය පුදා හිස් සෝදා නහා මා සිතු දෙය සිද්ධවේවා යි බුදුන්ට ආරාධනා කොට අකවැලක් ගෙන අටතුරාසියක් දපනු. කැමැති දෑ සිද්ධ වේ.

- 2. යංකිඤ්චිවිත්තං ගය දපත කල බුදුතට විළඳ වට පුද සඟතට කිරිබත් දී අටතුරාසියක් දපුව හැම වැඩ සිද්ධ වේ. ඔයින් හෝ මූදින් හෝ වැලි ගෙන මෙම ගය අටතුරාසියක් පිරුවා තමා වසන ගෙයි පිවිසෙන දමුව යක්කු නො වදී. සැම රෝග බය දුරු වේ. යම් බයක් ඇති මඟක යන කල තුන් පුරුකක් සිටුවා ඊතණ ගසක් කඩා ගෙන ඊට අටෝරාශියක් මතුට හිස පැළඳ මඟ කිය කියා යනු. හය දුරුවේ. ගොරද ගෙන කඩෙක රදා එක් විසි විටක මතුට තිලක දී රජුන් අාදී දක්නේ. රාජවෛශාාවයි. බාලයන් එක්වැති අඬත් පිපි අළුවට මතුට තිලක දෙනු, නාඬත්, මේ හැම සැක නො කරනු.
- 3. බයං වීරාගං යන ගය වැසි නො වසී නම් දේවතාරාධනා කොට තුනුරුවන්ට ද මහාබෝධියට ද කිරිබත් පුද සංසාරාම මධායෙහි දී අනුන් හා නො බැණ හිඳ දපුව. වැසි වසී. යමක් හට හයක් ඇත, පිරිත් කොට ගොසින් දක්නේ. බය දුරුවේ. සර්පයින් කෑව තල්වැටට මතුට ඇඟට සලනු. විෂ හැරේ. සත්විටෙක අතට මතුට ආකර්ෂණයෙන් ගත විෂ බසී. අටතුරාසියක් පිරුවා රුජා හරනේ. සැක නො කරනු.
- 4. යංඛුද්ධසෙට්ඨෝ යන ගය අටෝරාසියක් සමන් මලට මතුට දගැබ් මහබෝ පිළිමගෙයි පුදනු. හැම උපදුව දුරුවේ. සෑම රෝගයට පැන් මතුට පොවනු. සමන්මලට මතුට හිසලා සටනට වදින්නේ. ජය ගනිත්, එම මලට මතුට ගාලේ ලනු. සොරු නො ගනිත්, එම ගය අටතුරාසියක් මතුට ගවයන් නාවනු. ගවයෝ බොහෝ වෙත්. මෙම ගය සපුමලට මතුට වස්සන් ගවයන් සිටිනා ගාල ලුව නිරෝගී වෙත්. බෝවෙත්, මෙම ගය පැන් මතුට ඔසප් ගන්නා ද පැන් පොවනු. දරුවෝ සිටිත්. මෙම ගය සපුමලට මතුට කොටු ගෙයි තබනු. වී නො ගෙවේ. පිළි පෙට්ටියේ තැබුව පිළි උපදී.
- 5. යෙ පුග්ගලා යන ගය අටතුරාසියක් අතට මතුට තෙලට මතුට ඇඟ අත ගානු. ශුියා ඇතිවේ. සැමදෙන වශී වෙත්. භය දුරුවේ. සතුරු පහවෙත්, අනුන් අතින් කැමති දෙය ඉල්ලනු. ලැබේ. අනුන් හා යුක්ති බණන වේලේ මේ ගය කියා බණනු. දිනත්.

- 6. යෙසුප්පයුත්තා යන ගය තමා කළ දෑ සැල නො කරනු, කෑමට සාල් ගිරූ තැනේ අකුරු සතක් ගෙන එක එක අකුරට සත් සත්විට මතුට ගෙයි සතර කොණ ද ගෙමැද ද ඉස්දොර ද පාමුල ද තබනු. තමා කළ දෑ සැල නොවේ. අනුන් හා යුක්ති බණන කල කාඩි සැළිය තිබුණු තැනින් අකුරක් ගෙන සුවඳ පැනින් සෝද මතුට දුමෙහි ලනු. දකුණු පය පෙරට තබනු. දිනත්. කුරුවණුවන් කෑ පතක් කෙම්වර ද පේකොට තමා ගන්නා ආයුධය අල්ලන කල ඉන් පතක් කපා ඊට අටතුරාසියක් පිරුවා සටනට යන කල ඉස පතක් තබනු. පෙකනියේ පතක් තබනු. පිළිකණ පතක් තබනු. එක පතක් දකුණ තබනු. සැර ඇඟ නො ගනී. මීට සැක නො කරනු.
- 7. යථිත්දබීලො යන ගය සමන්මලට අටතුරාසියක් පිරිත් කොට මහසැයේ මහබෝධියේ පිදුව දෙවියෝ අරක් ගනිත්. සතුරෝ නොවෙත්. හැමකම් සිද්ධ වේ. රුජා පහරත්. තෙලට පිරිත් කොට රුජාස්ථානය මඬනේ. රුජා නැති වේ. පිරිත් කොට පය බිම තැබුව සතුරෝ නො වෙත්.
- 8. යෙ අරියසච්චානි යන ගය තමාට අනුන් විසින් හයක් ඇත, එක්වත් පිරුවනු. සතුරු හය නොවේ. මෙම ගය මීතෙලට මතුට ඇඟ ගානු. ශ්‍රියා ඇති වේ. සර්පහය අග්නිහය, යඎහය, පිශාච හය, ශරීරායාස ආදී වූ සියලු හය නසා, මෙම ගය තමහට උගහටයක් ඇත, එක් වන් හදරනු. දනන් විසින් හය නොවේ. තමහට නපුරක් කරන කියන කෙනෙක් ඇත්නම් රක් හෝ ගොරද හෝ සඳුන් හෝ ගෙන අටෝරාසියක් මතුට මහසෑයේ ඉස්නේ, වෙර පසඟුල් දෙනු. අනුන් කළ කී දෙය නො අසා මෙම ගය සඳහන් කරනු. මෙහි සැක නො කරනු.
- 9. සහාවස්ස යන ගය අටතුරාසියක් දපා බුදුන්ට පාන් පුද සඟනට කිරිබත් පුදනු. හැම දෑ සිද්ධ වේ. තැඹිලි ගසක් පිටට ලා හිඳ අටතුරාසියක් පිරුවා ගසින් මලක් පළඳින්නේ සැර ඇඟ නො ගනී. එම ගය කිය කියා සතුරන් කරා වදිනේ, ජය ගනිත්. අනුන් තම හට එක්වන් කේලාම් කියත් රක් හෝ ගොරද හෝ සඳුන් හෝ ගෙන අටතුරාසියක් මතුට මහාසෑයේ පුදනු.

- 10. කිඤ්චාපි සො යන ගය පස්වණක් බත් වෙන වෙනම පිඬු කොට එලවරා පත් පිට තබනු. සතුරෝ ඇස නො පෙනෙත්. දකුණතින් බිජුවට අල්වා මෙගයින් පිරිත් කොට බිජුවට වපුළ සතුන් විසින් උපදුව නොවේ. මේ ගය කිය කියා කුඹුර සිසාරා පිරිත් බණතු. ඌරෝ නො කත්. සොරුන් විසින් උපදුව නොවේ. මෙය රක් හෝ ගොරද හෝ බෙර ඇස ලියා වපුළ වීයේ නම කියා කුඹුර නම කියා වපුළවුන් නම කියා පසු නො බලා පාන බලා කලිල දණ්ඩෙන් බෙර ගසනු. බෙර ඇසු තෙක් මාතේ මැස්සෝ තොකත්. එදවස් පණිවා ආදි පස්පව් නො කරනු. රතක් ඇඳ රතක් ඉසබැඳ රතක් පෙරව රතක් වෙර වසා බෙර ගසනු. මෙම කුඹුර පසක මිනිසුන් නො දක්නා තෙනෙක ලගිනු. මෙම ගය එක්විසි විටෙක ගලට මතුට එකතුරුපට ගැටලා කිඹුලුන් ඇති තැනින් යනු, උපදුව නොවේ. දණ්ඩක් ගෙන පාන් සියල්ලට අටෝරාසියක් මතුට පිරිවා ගෙන බිම බලා ගෙන යේ නම් මෙහි සැක නො කරනු.
- 11. වනප්පගුම්බෙ යන ගය අටෝරාසියක් පැතට මතුට පුශව නො හෙන්නාට පැන් පොවනු. පුශව වෙත්. මෙම ගය පිරිත් කොට ඇඟ ගානු, ශී ඇතිවේ. අටෝරාසියක් බිජුවට මතුට වපුළ අසු පෑ බොහෝ චේ. මෙම ගය පැනට සත්විටක් මතුට කොටුගෙයි ඉස්නේ, වී වහා නො ගෙවේ. අටතුරාසියක් මතුට පාන්පානේ බිම බලා බසී නම් ඒ සලකුණෙන් බිම බව දන්නේ. මෙහි සැක නොකරනු.
- 12. වරොවරඤ්ඤ යන ගය පිරිත් කොට පැත් ඉස්නේ, පිළි බොහෝ වේ. වී කොටුගෙයි ලනු. නො ගෙවේ. ඉපියන් මීයන් උපදුව නොවේ. බිජුවට මතුට වපුරනු. ගස කරල් යහපත් වේ. බුදුන් මාර පරාජය කළ සේ සිතා වැද කොටනු. ජය ගනිත්, නැවත සතුරත් කරා ගොස් මෙම ගය කිය කියා ආයුධ ගන්නා චේලේ මෙම ගය කියන්නේ වැඩ වේ. රක් හෝ ගොරදක් හෝ ගෙන පිළියේ අර්ධචන්දයා ඇඳ වමතින් සතුරන් ඇසට පානේ, ඇකිළෙත්. කුස දරුවන් වසත හොත් පිරිත් පැනින් නාවනු. දුක් අන්තරා නැති. අතට මතුට ගඩුවේ අල්ලනු. වහා විකා සමන් මලට මතුට ඉස්ලා රජුන් දක්නේ, රාජ වෛගාවයි. මීට සැක නැති.

- 13. බීණං පුරාණං යන ගය පැනට මතුට ගෙයි ඉස්නේ සියලු උපදුව දුරුවේ. මෙම ගය පිරිත් කොට සරක් ගාල ලනු. කොටුගෙයි ලනු. නො ගෙවේ.
- 14. යානීධභූතානි යන තුන්ගය කුඩා දරුවන් හඬත් පිරිත් කොට නාවනු. බය හැරේ.

මේ වට්ටෝරුවේ ඇතැම් තැන් තේරුම් ගැනීම අපහසු ය. තුබුණු සැටියට මෙහි පළ කරන ලදී. මේ ගුරුකම් හරියන්නේ ගෞරවයත් විශ්වාසයත් ඇති අයට ය.

#### සර්ප විෂ බැස්සවීමට

- සත්තාහ මෙවාහං පසත්ත චිත්තො පුඤ්ඤත්ථිකො අචරිං බුහ්මචරියං, අථාපරං යං චරිතං මමෙදං වස්සානි පඤ්ඤාස සමාධිකානි, අකාමකොවා'පි අහං චරාමි එතෙන සච්චෙන සුවත්ථි හොතු හතං විසං ජීවතු යඤ්ඤදත්තො.
- 2. යස්මා දතං නාභිතන්දිං කදචි දිස්වාන'හං අතිථිං වාසකාලෙ න චා පි මෙ අප්පියතං අවෙදුං බහුස්සුතා සමණබාහ්මණා ච, අකාමකොවාපි අහං දදමි එතෙන සච්චෙන සුවත්ථි හොතු, හතං විසං ජීවතු යඤ්ඤදත්තො.
- 3. ආසිවිසෝ තාත පනූත තෙජො යො තං අඩසිං බිලසා උදිච්ච තස්මිංච මෙ අප්පියතාය අජ්ජ පිතරී ච තෙ නත්ථි කොචි විසෙසෝ, එතෙන සච්චෙන සුවත්ථි හොතු හතං විසං ජීවතු යඤ්ඤදත්තො

එක් කලෙක මහා බෝසතාණන් වහන්සේ බමුණු කුලයෙක ඉපිද අසු කෝටියක් ධනය හැර පැවිදිව හිමවතට ගොස් එහි පනස් වරක් පමණ කල් වාසය කොට ලුණු ඇඹුල් සේවනය කරනු පිණිස කසීරට එක් ගමෙක වෙසෙන මණ්ඩවා නම් තැතැත්තකු වෙත ගියහ. මණ්ඩවා පන්සලක් කොට උන්වහන්සේ එහි වාසය කරවා ගෙන සිවුපසයෙන් උපස්ථාන කෙළේය. එක් දවසක් මණ්ඩවා සිය බිරිඳ හා යඤ්ඤදත්ත නැමැති ඔහුගේ දරුවා ද සමඟ බෝසතාණන් වහන්සේ දක්නට අසපුවට ගියේය. ඔහු තාපසයන් හා කතා කරමින් ඉන්නා අතර යඤ්ඤදත්ත පන්දුවක් ගෙන තාපසයන් වහන්සේගේ සක්මන කෙළවර කීඩා කරමින් හුන්නේය. ඔහුගේ පන්දුව ඒ සමීපයෙහි තුබු තුඹසක සිදුරට වැටිණ. එහි සර්පයෙක් වෙසෙයි. යඤ්ඤදත්ත පන්දුව ගැනීම සඳහා තුඹස් කටෙහි අත යැවීය. පන්දුව වැටීමෙන් කෝපවී උන් සර්පයා යඤ්ඤදත්තගේ අත දෂ්ට කෙළේය. ඔහු විෂයෙන් මුර්ඡාවී එතැනම වැටිණ. ඔහුගේ මාපියෝ ඔහු දක සර්පයකු දෂ්ටකර ඇති බව දන වහා දරුවා ඔසවාගෙන ගොස් තාපසයන්ගේ පාමුල තබා දරුවා සනීප කර දෙන ලෙස ඉල්ලා සිටියහ. තාපසයාණෝ "මම වෙදකම් නො දනිමි" යි කීහ. "එසේ නම් ස්වාමීනි! මෛතිය පෙරදරි කොට මේ දරුවාට සතා කිුයාවක් මුත් කළ මැනව"යි කීහ.

තාපසයන් වහන්සේ මැනවැයි කියා යඤ්ඤදත්තගේ හිසමත අත තබා "සත්තාහමෙවාහං පසන්න චිත්තො" යනාදි ගය කියා සතාකියා කළහ. එකෙණෙහි යඤ්ඤදත්තගේ සිරුරෙහි හිස පටන් තන දක්වා පැවති විෂ බැස ගියේය. දරුවා ඇස් ඇර බලා "අම්මේ" යි කථා කොට හැරී නිද ගත්තේය. බෝසතාණෝ "මා විසින් කළ හැකි දෙය කරන ලද්දේය. ඔබ ද කළ හැකි දෙයක් කරන්න" යයි දරුවාගේ පියාට කීහ. එකල්හි පියා ද "යස්මා දනං නාභිනන්දිං කදච්" යනාදි ගය කියා සතාකියා කෙළේය. එයින් තුනටිය දක්වා විෂ බැස ගියේය. දරුවා වාඩි විය. නැගිටිය තොහැකි විය. එකල්හි පියා බිරිඳට කථා කොට "අපි අපට කළ හැකි හරිය කෙළෙමු. තී ද තිට කළ හැකි සතා කියාවක් කරව" යි කීය. බිරිඳ කියන්නී 'හිමියනි! මගේ ද එක් සතාක් ඇත. එය ඔබ ඉදිරියේ නො කිය හැකිය' යි කීවාය. "සොඳුර, කුමක් කිවද වරද නැත. කෙසේ හෝ මේ දරුවා සුවපත් කරන්න"යි පියා කීය. එකල්හි ඕ "ආසිවිසෝ තාන බහුත්තතෙජෝ" යනාදී ගය කියා

සතෲකිුයා කළාය. එකෙණෙහි ඉතිරිව තුබූ විෂ ද බැස ගොස් යඤ්ඤදත්තට සම්පූර්ණ සුවය ලැබිණ. ඔහු තැවත ද කීුඩා කරත්නට විය.

මේ ගාථා හා කථා පුවත ජාතක අටුවාවේ දසක නිපාතයෙන් ගන්නා ලදී. කථාව දික් එකකි. දනුකැමැතියන් ජාතක පොතින් බලාගත යුතුය. මෙය කණහදීපායන ජාතක නමින් ජාතක අටුවාවේ සඳහන් වේ. මේ ගාථා වලින් යම් කිසිවකු විෂ බැස්වීමක් කරනු අප විසින් දක නැත. බෝසතාණන් වහන්සේගේ අත් සතා කියාවල ආනුභාවය අදත් තිබෙන්නාක් මෙන් මෙහි බලය ද අදත් තිබිය යුතුය. මෙය විමසා බලත්වා. මෙය විමසනු කැමැති නම් පළමුවෙන් ගාථා තුන හොඳින් පාඩම් කර කලක් සජ්ඣායනා කෙරෙමින් හොඳින් පුගුණ කරගෙන සිට සර්පයෙකු දෂ්ට කරන ලද කෙනකු මුණ ගැසුණු විටක අනෙක් මන්තු කරන්නාක් මෙන් දෙහි අත්තක් ගෙන එයින් විෂ ඇති තැන පිරිමදිමින් මේ ගාථා කියනු. අඩුම ගණන සත් වරක් කියනු. එයින් ගුණ පෙනුනහොත් සම්පූර්ණයෙන් විෂ බසින තුරු මතුරනු.

## ජින පඤ්ජරය

- ජයාසනගතා වීරා ජෙත්වා මාරං සවාහිණිං චතුසච්චාමතරසං - යෙ පිවිංසු නරාසභා
- තණ්හංකරාදයො බුද්ධා අට්ඨවීසති තායකා සබ්බේ පතිට්ඨිතා (මය්හං) - මළුකෙ තෙ මුනිස්සරා
- සිරෙ පතිට්ඨිතා බුද්ධා ධම්මෝ ච (මම) ලොචතෙ සංසෝ පතිට්ඨිතා (මය්හං) - උරෙ සබ්බ ගුණාකරො
- හදයෙ අනුරුද්ධෝ ව සාරිපුත්තෝ ච දක්ඛිණෙ කොණ්ඩඤ්ඤෝ පිට්ඨභාගස්මිං - මොග්ගල්ලාතොසි වාමකෙ
- 5. දක්ඛිණෙ සවතෙ (මය්හං) ආනුං ආතන්ද රානුළා කස්සපො ච මහානාමො - උහෝසුං වාමසෝතකෙ
- 6. කේසන්තෙ පිට්ඨිභාගස්මිං සුරියො විය පභංකරො නිසින්තො සිරිසම්පන්තො - සොභිතො මුනිපුංගවො

- කුමාරකස්සපො නාම මහෙසී චිතුවාදකොසො (මය්හං) වදනෙ නිච්චං පතිට්ඨාසි ගුණාකරො
- 8. පුණ්ණො අංගුලිමාලො ච උපාලී තත්ද සීවලීරෙර පඤ්ච ඉමෙ ජාතා ලලාටේ තිලකා (මම)
- සෙසාසීති මහාථෙරා විජිතා ජිතසාවකා
   ජලන්තා සීලතෙජෙන අංග මංගෙසු සත්ධීතා
- 10. රතනං පුරතො ආසි- දක්ඛිණෙ මෙත්තසුත්තකංධජග්ගං පච්ඡතො ආසි- වාමේ අංගුලිමාලකං
- 11. බනුධ මොර පරිත්තඤ්ච- ආටානාටියසුත්තකංආකාසච්ඡදනං ආසි- සෙසා පාකාර සණ්ඨිතා
- 12. ජිනාතා බලසංයුත්ත ධම්ම පාකාරලංකතෙවසතො (මේ) චතු කිච්චෙත සද සම්බුද්ධ පඤ්ජරෙ
- 13. වාත පිත්තාදි සංජාතා බාහිරජ්ඣන්තුපද්දවාඅසෙසා විලයං යන්තු අනන්ත ගුණ තේජසා
- 14. ජිනපඤ්ජරමජ්ඣට්ඨං විහරන්තං මහීතලේ සද පාලෙන්තු (මං) සබ්බේ තේ මහා පූරිසා සභා
- 15. ඉච්චේවමච්චන්තකතො සුරක්බො ජනානුභාවෙන ජිතුපපද්දවො බුද්ධානුභාවෙන හතාරි සංසො (චරාමි) සද්ධම්මනුභාව පාලිතො
- 16. ඉච්චේවමච්චන්තකතො සුරක්බො ජිනානුභාවෙන ජිතුපපද්දවො ධම්මානුභාවෙන හතාරි සංසො (චරාමි) සද්ධම්මනුභාව පාලිතො
- 17. ඉච්චේවමච්චන්තකතො සුරක්බො ජනානුභාවෙන ජිතුපපද්දවො සංඝානුභාවෙන හතාරි සංඝෝ (චරාමි) සද්ධම්මනුභාව පාලිතො

- 18. සද්ධම්ම පාකාර (පරික්ඛිතොස්මි) අට්ඨාරියා අට්ඨදිසාසු හොන්ති එත්නත්තරේ අට්ඨ නාථා භවන්ති උද්දං විතානංව ජිනා ධීතා (මෙ)
- 19. භින්දන්තො මාර සේනං තව (මම) සිරසා යීතො, බෝධිමාරුශ්හ සත්ථා මොග්ගල්ලානොසි වාමේ වසති භුජතටේ, දක්ඛිණෙ සාරිපුත්තො ධම්මො මජ්කෙධ උරස්මිං විහරති භවතො, මොක්ඛතො මොරයොනිං, සම්පත්තො බෝධිසත්තො චරණයුගගතො භාතු ලොකෙකනාථො
- 20. සබ්බාව මංගලමුපද්දව දුන්නිමිත්තං සබ්බීති රෝග ගහදෙසමසෙස නින්ද සබ්බන්තරාය හය දුස්සුපිනං අකන්තං බුද්ධානුභාව පවරේන පයාතු නාසං
- 21. සබ්බාව මංගලමුපද්දව දුන්නිමිත්තං සබ්බීති රෝග ගහදෙසමසෙස නින්ද සබ්බන්තරාය හය දුස්සුපිනං අකන්තං ධම්මානුභාව පවරේන පයාතු නාසං
- 22. සබ්බාව මංගලමුපද්දව දුන්නිමිත්තං සබ්බීති රෝග ගහදෙසමසෙස නින්ද සබ්බන්තරාය භය දුස්සුපිනං අකන්තං සංඝානුභාව පවරේන පයාතු නාසං

මෙම ජිනපඤ්ජරය ආරක්ෂාව සඳහා බොහෝ විට භාවිත කරන ආනුභාව සම්පත්ත පිරිතකි. මෙය තමත් ගැන කියා ගත්තා කල පොතේ සඳහත් පරිදි ද, අනුත් ගැන කියන විට වරහත් යෙදූ තැත් වෙනස් කොට ද භාවිත කරනු. "මය්හං'' යන තැත් "තුය්හං" කියාද "මම" යන තැත් "ත්ව" කියාද, "මෙ" යන තැත් "තෙ" කියාද "චරාමි" යන තැත් "චරාසි" කියා ද ''පරික්ඛිතොස්මි" යන තැන "පරික්ඛිතොසි'' කියාද වෙනස් කර ගත යුතු.

## රන්දෙණේ ගාථා

තථාගතයන් වහන්සේගේ ශී දේහය තැන්පත් කර තිබූ රන්දෙන හා සඳුන් දරසෑය විවෘත කිරීම සඳහාත්, නැවත වැසීම සඳහාත්, සෑයට ගිනි ගැන්වීම සඳහාත්, මහාකාශාප මහරහතන් වහන්සේ විසින් වදළ මහානුභාව සම්පන්න ගාථා ඇත. ඒවායින් දොරවල් ඇරීම ආදී නොයෙක් හාස්කම් කළ හැකි යයි සිතා ඒ ගාථා බොහෝ දෙනා සොයති. එබඳු ගාථා කොටසක් ඇති බව අපේ බණ පොත්වල නම් සඳහන් වී නැත. රහතන් වහන්සේලා පාතිහායා කරන්නේ ගාථාවල මන්තුවල බලයකින් නොව උත්වහන්සේලාගේ ධාන බලයෙනි. මහකසුප් තෙරුන් වහන්සේ රත්දෙන විවෘත කළේ ද ධාන බලයෙනි. ඒ බව මහාපරිතිර්වාණ සූතු අටුවාවෙහි මෙසේ දක්වේ.

ථෙරෝ කිර චිතකං පදක්බිණං කත්වා ආවජ්ජෙන්තෝ 'ව සල්ලක්බෙසි. ඉමස්මිං ඨානෙ හගවතෝ පාදනීති. තතෝ පාදනං සමීපෙ ඨත්වා අභිඤ්ඤාපාදකං චතුත්ථජ්ඣානං සමාපජ්ජිත්වා වුට්ඨාය අරසහස්ස පතිමණ්ඩිත චක්කලක්ඛණ පතිට්ඨිතා දසබලස්ස පාදා සද්ධිං කප්පාය පටලෙහි පඤ්චදුස්ස සතානි සුවණ්ණවණ්ණදෙණිං චන්දන චිතකං ච ද්වෙධා කත්වා මයිහං උත්තමංගෙ සිරස්මිං පතිට්ඨහන්තුති අධිට්ඨාසි. සහ අධිට්ඨාන චිත්තෙන තානි දුස්සයුගානි ද්වෙධා කත්වා වලාහකන්තරා පුණ්ණචන්දෙ විය පාද නික්ඛමිංසු.

#### තේරුම :

"තෙරුත්වහන්සේ චිතකය පුදක්ෂිණා කොට මෙතෙහි කරන්නාහු තථාගතයන් වහන්සේගේ ශ්‍රී පාදයෝ මෙහි යි සිතා ගත්හ. ඉක්බිති පා සමීපයෙහි සිට අභිඥාපාදක චතුර්ථධානයට සමවැදී ඉන් නැගිට අර දහසකින් හෙබි චකුලක්ෂණ පිහිටා ඇති දස බලයන් වහන්සේගේ පාදයෝ පුළුන් පටල සහිත පන්සියයක් වස්තු හා රන්වන් දෙණ ද සඳුන් දරසෑය ද දෙබෑවී මාගේ උත්තමාංගය වූ සිරසෙහි පිහිටත්වා යි අධිෂ්ඨාන කළහ. අධිෂ්ඨාන චිත්තය සමග ම ඒ වස්තුාදිය දෙබෑවී වළාකුළු අතරින් නික්මෙන පුන්සඳ මෙන් පාදයෝ නික්මුණහ" යනුයි.

"දෙවතානුහාවෙන පනෙස සමන්තතො එකප්පහාරෙනෙව පජ්ජලි" යනුවෙන් දේවානුභාවයෙන් චිතකයේ සෑම අතින්ම එකවර ගිනි ගත්තේ යයි අටුවාවෙහි කියා තිබේ. රන්දෙණේ ගාථා නමින් දනට ගාථා කීප වර්ගයක් දක්නට තිබේ. ඒවා කෙසේ ඇති වී දයි නො දනිමු. ඒවායින් නොයෙක් ගුරුකම් කරති. ඒවායින් කරන නොයෙක් ගුරුකම් මන්තු කාරයන් වෙත ඇති පොත්වල දක්නා ලැබේ. ඉන් එක් ගාථා පෙළක් මෙසේය.

> අලීනගා විජ්ජුවරං පහස්සරං විමුත්තක්ඛණෙ දෙණි යුගං පදං වරං ථෙරස්ස සීසෙ ගතෙ පතිට්ඨිතං අනුත්තරො ගෙයා සතම්පිවණ්ණනා

කරෙයා මානස්ස ගුණෙහි බුද්ධං අනුට්ඨිතෝ ගබ්හගතාය පාදං උට්ඨෙපි යො කස්සප ථෙරපාදං ඔසානයෙ පඤ්චසතෙහි භික්ඛ

ඛණෙන අග්ගිං ජලමානනාය සබ්බම්පි චෙ චන්දනදරුබීයෙ, ශරීරබීයෙ සුගතස්ස ධාතුයො මුත්තං සුවණ්ණං සුමනංව දිස්සති

මේ අප දුටු පිටපතක තිබූ සැටිය. ගාථා වශයෙන් නම් මේවායේ කිසිම වැදගත් කමක් නැත. මේවා භාෂාව නොදත් අය අතින් අතට ලිවීමේ දී වූ වැරදි නිසා මෙසේ තේරුමක් නොදිය හැකි තත්ත්වයට පැමිණ ඇතැයි සිතමු.

#### තවත් රන්දෙණේ ගාථා තුනක්

නමෝ තෙ කරුණාභාර නමෝ තෙ මතිසාගර, නමෝ තෙ අමතාකාර නමෝ තෙ අමතණ්ණව රංසිමාල නමෝ තුය්හං නරම්බුරුහමණ්ඩල, ජලමාල නමෝ තුය්හං භාවරඤ්ඤදවානල, ඉධානන්තගුණාධාර සද්ධම්මරතනාකර, පාදෙ වන්දම් තෙ නාථ සද්ධාය තව මුද්ධනා

## තවත් රන්දෙණේ ගාථා සතක්

- සබ්බසංඛතධම්මේසු ඔත්තප්පාකාරසණ්ඨිතා ඤාණමොහිතභාරාතං ධම්මසංවෙගසණ්ඨිතා
- සස්සිරීකතරෝ නාථෝ කෙතුමාලාය ලංකතො, දක්ඛිණාවත්තකෙසොසි නීලාමලසිරොරුහෙ
- 3. උණ්හීසසීසො රුචිරො පරිපුණ්ණසිරො වරො අනොලොකියමුද්ධාසි සුගත්ධතරමුද්ධනො
- උණ්හීසරුචිරොදර ලලාටතට සොභිතො මුදුතුලනිහොදත උණ්ණාමණ්ඩලමණ්ඩිතො
- ඉන්දචාපනිහෝ නීල භූතටාකසුසජ්ජිතො කඤ්චනං කුසසංකාස තුංගනාසො විරොචතී
- ලොචනද්වයමාතාති පඤ්චවණ්ණසමුප්ජලං දෙහං දෙවවිමානම්හි මණිජාලූපමුත්තමං
- රංසිමාල නමො තුය්හං බුංසෙනාදිපඤ්ජර එවං තං බුද්ධ ජාතාථ බුද්ධං දසවිලොචනං

# අටවිසි බුදු පූජාව

අට විසි බුදු පූජා පැවැත්වීමේදී පළමු කොට මේ ගාථා කියා පිළිවෙළින් අට විසි බුදුවරයන් වහන්සේලාට නමස්කාර කළ යුතු ය.

#### 1. තණ්හංකර බුදුරදුන් වැඳීම

තණ්හංකරව්හයං බුද්ධං - අරහන්තං සුනිම්මලං වන්දනීයං පූජනීයං - නමාමි සිරසාදරං

#### 2. මේධංකර බුද්ධ වන්දනාව

මේධංකරව්හයං සම්මා - සම්බුද්ධං දීපදුත්තමං පාරගුං කෙදයාঃධම්මෙසු - තමාමි සිරසාදරං

#### 3. සරණංකර බුද්ධ වන්දනාව

සරණංකරව්හයං බුද්ධං - සරණං සබ්බපාණිනං

විජ්ජාචරණ සම්පන්නං - නමාමි සිරසාදරං

#### 4. දීපංකර බුද්ධ වන්දනාව

දීපංකරව්හයං බුද්ධං - සුගතං අමතඤ්ජසෙ

අමෝසවචනං සෙට්ඨං - නමාමි සිරසාදරං

#### 5. කොණ්ඩකද්කද බුද්ධ වන්දනාව

කොණ්ඩඤ්ඤව්හයං සම්බුද්ධං - සබ්බලොකවිදුං ජිනං

සරණං සබ්බලෝකස්ස - නමාමි සිරසාදරං

#### 6. මංගල බුද්ධ වන්දනාව

මංගලව්හයං සම්බුද්ධං - ලෝකජෙට්ඨං අනුත්තරං

පූරිසධම්මසාරථිං - නමාමි සිරසාදරං

#### 7. සුමන බුද්ධ වන්දනාව

සුමනව්හයං සම්බුද්ධං - මහාමතිං මහාදයං

දේවමනුස්සසත්ථාරං - නමාමි සිරසාදරං

## 8. රේවත බුද්ධ වන්දනාව

රේවතව්හයං සම්බුද්ධං - චතුසච්චං සුගම්හිරං බුජ්ඣිත්වාන බෝධයන්තං - නමාමි සිරසාදරං

#### 9. සෝභිත බුද්ධ වන්දනාව

සෝහිතව්හය සම්බුද්ධං - රංසිමාලා ච සෝහිතං භගවන්තං මහාතේජං - නමාමි සිරසාදරං

#### 10. අනෝමදස්සී බුද්ධ වන්දනාව

අනෝමදස්සිං සම්බුද්ධං - ලෝකජෙට්ඨං නරුත්තමං

අනෝමපඤ්ඤං විමලං - නමාමි සිරසාදරං

### 11. පදුම බුද්ධ වන්දනාව

පදුමව්හය සම්බුද්ධං - සන්තිදං පදුමානනං, මහාදයං මහාපඤ්ඤං - නමාමි සිරසාදරං

#### 12. නාරද බුද්ධ වන්දනාව

නාරදව්හය සම්බුද්ධං - සාදරං සාරදස්සිනං සබ්බසංයෝජනච්ඡින්නං - නමාමි සිරසාදරං

#### 13. පදුමුත්තර බුද්ධ වන්දනාව

පදුමුත්තර සම්බුද්ධං - සබ්බසත්තානුකම්පකං, දුරාසදං උග්ගතෙජං - නමාමි සිරසාදරං

#### 14. සුමේධ බුද්ධ වන්දනාව

සුමේධව්හය සම්බුද්ධං - සබ්බලෝක හිතක්කරං පඤ්චමාරජිතං සෙට්ඨං - නමාමි සිරසාදරං

#### 15. සුජාත බුද්ධ වන්දනාව

සුජාතව්හය සම්බුද්ධං - මහාකාරුණිකං වරං, පාරගුං සබ්බඤෙයොසු - නමාමි සිරසාදරං

#### 16. පියදස්සි බුද්ධ වන්දනාව

පියදස්සි නාම ජිනං - සාධුනං පියදස්සනං තිලෝකමහිතං සෙට්ඨං - නමාමි සිරසාදරං

#### 17. අත්ථදස්සී බුද්ධ වන්දනාව

අත්ථදස්සි නාම බුද්ධං - ලොකස්ස අත්ථසාධකං අනන්ත කරුණා ඤාණං - නමාමි සිරසාදරං

#### 18. ධම්මදස්සී බුද්ධ වන්දනාව

ධම්මදස්සි නාම ජිනං - ධම්මරාජං අනුත්තරං ධම්මචක්කං පවත්තෙන්තං - නමාමි සිරසාදරං

#### 19. සිද්ධත්ත බුද්ධ වන්දනාව

සිද්ධත්ථව්හය සම්බුද්ධං - සබ්බත්ථ සිද්ධිකාරකං සිද්ධමිද්ධගුණං සෙට්ඨං - නමාමි සිරසාදරං

#### 20. තිස්ස බුද්ධ වන්දනාව

තිස්සව්හයං ලොකනාථං - අසමප්පටිපුග්ගලං දුරාසදං වීතරාගං - නමාමි සිරසාදරං

#### 21. ථුස්ස බුද්ධ වන්දනාව

ථුස්සනාමං දේව දේවං - දේව මානුස පූජිතං පඤ්චනෙත්තං දස බලං - නමාමි සිරසාදරං

#### 22. විපස්සි බුද්ධ වන්දනාව

විපස්සිව්හය සම්බුද්ධං - සතතං ඤාණවක්ඛුනා විපස්සිතං ඉමං ලෝකං - නමාමි සිරසාදරං

#### 23. සිබී බුද්ධ වන්දනාව

සිබීව්භයං ලොකතාථං - අසමප්පටිපුග්ගලං මහාදයං මහාපඤ්ඤං - නමාමි සිරසාදරං

#### 24. වෙස්සභූ බුද්ධ වන්දනාව

වෙස්සභූ නාම සම්බුද්ධං - ජිතමාරං මහායසං මහාවීරං දසබලං - නමාමි සිරසාදරං

#### 25. කකුසන්ධ බුද්ධ වන්දනාව

කකුසන්ධව්හයං බුද්ධං - සංසාරොඝා මහබ්හයා බහුජ්ජනෙ තාරයන්තං - නමාමි සි්රසාදරං

#### 26. කෝණාගමන බුද්ධ වන්දනාව

කෝණාගමන සම්බුද්ධං - ඤෙයා‍යධම්මෙසු කෝණගං ජිතමාරං මහාවීරං - නමාමි සිරසාදරං

#### 27. කස්සප බුද්ධ වන්දනාව

කස්සපව්හය සම්බුද්ධං - ධම්මරාජං මහබ්බලං දේවිත්ද පූජිතං සෙට්ඨං - තමාමි සිරසාදරං

### 28. ගෝතම බුද්ධ වන්දනාව

ගෝතමව්හය සම්බුද්ධං - චතුසච්ච රසුත්තමං පායිතං තර දේවාතං - තමාමි සිරසාදරං

මේ ගාථා කියා අටවිසි බුදුවරයන් වහන්සේලාට වැඳ මතු දක්වෙන ගාථා කියා මල් පහන් ආදිය පූජා කරනු.

### පහන් පූජාව

පජ්ජලන්තෙ ඉමේ දීපේ - අන්ධාර විනෝදනේ අට්ඨවීසති බුද්ධානං - නත්වා පූජේමි සාදරං අඳුරු දුරු කරන්නා වූ මේ පහන් අටවිසි බුදුවරයන් වහන්සේලාට නමස්කාර කොට පූජා කරමි. පූජා වේවා.

## මල් පූජාව

වණ්ණ ගත්ධ ගුණෝපේතං- ඒතේ පුප්ඓ මතෝරමේ, අට්ඨවීසති බුද්ධානං - තත්වා පූජෙමි සාදරං

මනා වර්ණයෙන් හා සුවඳින් යුක්ත වන මනරම් වූ මේ මල් අටවිසි බුදුවරයන් වහන්සේලාට නමස්කාර කොට පූජා කරමි. පූජා වේවා.

### සුවඳ දුම් පූජාව

චන්දනාදීහි සුකතං - ධූපමේතං මනෝරමං අට්ඨවීසති බුද්ධානං - නත්වා පූජේමි සාදරං

සඳුන් ආදියෙන් මොනවට කරන ලද මේ මනරම් සුවඳ දුම් අටවිසි බුදුවරයන් වහන්සේලාට පූජා කරමි. පූජා වේවා.

### පැන් පුජා කිරීම

නිම්මලං සීතලං ඒතං - මධුරං දක්ඛිණෝදකං, අට්ඨවීසති බුද්ධානං - නත්වා පුජේමි සාදරං

නිර්මල වූ සිසිල් වූ මිහිරි වූ මේ දක්ඛිණෝදකය අටවිසි බුදුවරයන් වහන්සේලාට වැඳ පූජා කරමි. පූජා වේවා.

## ගිලන්පස පූජාව

මධුරං ආමයහරං - ගිලානපච්චයං ඉමං, අට්ඨවීසති බුද්ධානං - නත්වා පූජේමි සාදරං

රෝග දුරු කරන්නා වූ මේ මිහිරි වූ ගිලන්පස අටවිසි බුදුවරයන් වහන්සේලාට වැඳ පූජා කරමි. පූජා වේවා.

## දැහැත් පූජාව

නාගවල්ලි දලං එතං - චුණ්ණපූගාදි සංයුතං, අට්ඨවීසති බුද්ධානං - නත්වා පුජේමි සාදරං

සුණු පුවක් ආදියෙන් යුක්ත වූ මේ දැහැත් අටවිසි බුදුවරයන් වහන්සේලාට වැඳ පූජා කරමි. පූජා වේවා.

## අටවිසි බුදුවරයන් වැඳීමේ කෙටි කුමයක්

තණ්හංකරෝ මෙධංකරො - අථොපි සරණංකරෝ 1. දීපංකරෝ ච සම්බුද්ධෝ - කොණ්ඩඤ්ඤෝ දීපදුත්තමෝ.

2. මංගලෝ ච සුමනෝ ච - රේවනෝ සෝභිනො මූනි. අනෝමදස්සි පදුමෝ - නාරදෝ පදුමුක්කරෝ

සුමේධෝ ච සුජාතෝ ච - පියදස්සී මහායසො, 3. අත්ථදස්සී ධම්මදස්සී - සිද්ධත්ථෝ ලෝකනායකෝ

තිස්සෝ එුස්සෝ ච සම්බුද්ධෝ - විපස්සී සිබී වෙස්සභු, 4. කකසන්ධෝ කෝණාගමනෝ - කස්සපො ගොතමො මුනී

5. අට්ඨවීසති තේ බුද්ධා - සබ්බසත්ත හිතේ රතා, තෙසාභං සිරසා පාදේ - අභිවන්දාමි සාදරං

## අසූ මහා ශුාවක පූජාව

අසූ මහා ශුාවක පූජාව කිරීමේ දී මේ ගාථා කියා වැඳ පූජාව පවත්වනු.

- 1. කොණ්ඩඤ්ඤෝ භද්දියෝ වප්පෝ මහාතාමෝ ච අස්සජි, උපතිස්සෝ කෝලිකෝ පුණ්ණෝ - අනුරුද්ධෝ ච කස්සපෝ.
- භද්දියෝ කිම්බිලෝ පුණ්ණෝ තත්දෝ ආතත්ද රාහුලෝ, උපසේතෝ තාළකෝ දබ්බෝ - සෝණෝ සීවලී සෝහිතෝ,
- 3. සුනාපරන්තකෝ පුණ්ණෝ රේවතෝ පුන රේවතෝ, කුමාරකස්සපෝ රාධෝ - වංගීසෝ සෝහිතෝ භගු.
- 4. සෙලුදායී ච භද්දලී භද්දියෝ ච ලකුණ්ඨකෝ, තෝදෙයාකප්පෝ දුහයෝ - ඡතුකණ්ණි ච පෝසලෝ
- 5. පුණ්ණකෝ බෙමකෝ නන්දෝ උපසීවෝ ච හේමකෝ, මෝඝරාජා ජිතෝ තිස්සෝ - මෙත්තගු පිංගියෝ ඉසි.
- 6. මේසියෝ කොට්ඨිතෝ ඡන්නෝ උපවානෝ ච භද්දජී, කප්පිනකෝ මහාකප්පි - රට්ඨපාලෝ ච වක්කලී
- සාගතෝ ලක්ඛණෝචාපි භාරද්වාජෝ ගවම්පතී, යසෝ පුණ්ණජි කච්චාතෝ - පත්ථකෝ චූලපත්ථකෝ
- 8. පිළින්දවච්ඡෝ කුණ්ඩධානෝ භක්කුලෝ නදී කස්සපෝ, භදාවුධෝ අංගුලිමාලෝ - කස්සපෝ ගයකස්සපෝ
- අසේල කස්සපෝ ධීරෝ සකාපුත්තෝ විසාරදෝ, උරුවේල කස්සපෝ ථෙරෝ - සුභූති සහියෝ පිච.
- 10. එතේසීති මහා ෙර මහන්තා ජිනසාවකා,තෙසාහං සිරසා පාදේ අභිවන්දමි සාදරං

අසූ මහා ශුාවකයන් වහන්සේලාට මල් පහන් ආදිය පිදීමේදී අටවිසි බුදුවරයන් වහන්සේලාට පූජා පැවැත්වීමේදී කියන ගාථා ම මඳක් වෙනස් කොට භාවිත කළ හැකි ය. අසූ මහා ශුාවකයන් වහන්සේලාට පහන් පිදීමේදී ගාථාව මෙසේ වෙනස් කර කියනු. පජ්ජලන්තේ ඉමේ දීපේ අන්ධකාර විනෝදනේ, අසීති මහා ථෙරානං නත්වා පූජෙමි සාදරං

අන් ගාථා ද සුදුසු පරිදි එසේ වෙනස් කර කියනු.

## අසු මහා ශුාවකයන් වහන්සේලාට ආහාර පූජාව

නානා සුපවාඤ්ජනේහි - මධුරේහි එලේහි ච

ඛජ්ජාදීහි ච සංයුත්තං - ඒතං පණිතභොජනං අසීතිමහාරේරාතං

- නත්වා පුජේමි සාදරං

### පිරිකර පූජාව

ිරික්ඛාරානි ඒතානි

- පටියත්තානි සාධුකං

අසීතිමහාථෙරානං

- නත්වා පුජේමි සාදරං

# අගුශුාවක වන්දනා

බොහෝ විහාරවල බුදු පිළිමය දෙපස සැරියුත් මුගලන් යන අගුශුාවක මහරහතන් වහන්සේලාගේ පුතිමා ද තනා ඇත. එබඳු තැන්වල දී අගු ශුාවකයන් වහන්සේලාට ද වැඳුම් පිදුම් කිරීම සුදුසු ය.

## සැරියුත් මහ තෙරුන් වහන්සේට වැඳීම

යෝ පබ්පජි ජාතිසතානි පඤ්ච පහාය කාමානි මනෝරමානි. තං වීතරාගං සුසමාහිතින්දියං පරිනිබ්බුතං වන්දේ සාරිපුත්තං

ඛන්තිබලෝ පඨවිසමෝ නකුප්පති නුචාපි චිත්තස්ස වසේන වත්තති. අනුකම්පකෝ කාරුණිකෝ ච නිබ්බුතෝ පරිනිබ්බුතං වන්දේ සාරිපූත්තං

චණ්ඩාල පුත්තෝ යථා නගරං පවිට්ඨෝ නීචමනෝ චරති කපාලහත්ථෝ, තථා අයං විචරති සාරිපුත්තෝ පරිනිබ්බුතං වන්දේ සාරිපුත්තං

## මුගලන් මහ තෙරුන් වහන්සේ වැඳීම

යෝ පබ්බජී ජාතිසතානි පඤ්ච පහාය කාමානි මනෝරමානි. තං වීතරාගං සුසමාහිතින්දියං පරිනිබ්බුතං වන්දේ මොග්ගල්ලානං

ඛන්තිබලෝ පඨවිසමෝ නකුප්පති නචාපි චිත්තස්ස වසේන වත්තති. අනුකම්පකෝ කාරුණිකෝ ච නිබ්බුතෝ පරිනිබ්බුතං වන්දේ මොග්ගල්ලානං

චණ්ඩාල පුත්තෝ යථා තගරං පවිට්ඨෝ තීචමතෝ චරති කපාලහත්ථෝ, තථා අයං විචරති මොග්ගල්ලාතෝ පරිතිබ්බුතං වත්දේ මොග්ගල්ලාතං

## බෝධි පූජාව

චතුරසංඛ්‍ය කල්ප ලක්‍යය, අෂ්ටාසංඛ්‍ය කල්ප ලක්‍යය, ෂෝඩශාසංඛ්‍ය කල්ප ලක්‍යය වූ අති දීර්ඝ කාලයන්හි පෙරුම් දහම් පිරූ සියලු ම මහා බෝධිසත්වයන් වහන්සේලා ලොවුතුරා බුදු බව ලබන්නේ බෝධිමූලයකදී ම ය. එයින් පෙනෙන්නේ පාරමිතා සම්පූර්ණ කර ඇතත් ලොවුතුරා බුදුවීමට බෝධියක සහාය වුවමනා බවය. මඳ පාරමිතාවක් ඇති පසේ බුදුවරයෝ කොතැනත් බුදු වෙති. උන් වහන්සේලාට බෝධියක් වුවමනා නැත. මහා පාරමිතා කුශලස්කන්ධයක් ඇති මහා බෝධි සත්ත්වයනට බෝධියක් නැතිව බුදු විය නො හැකි වීමටත් පසේ බුදුවරයන්ට බෝධියක් නැතිව බුදුවිය හැකි වීමටත් හේතුවක් තිබිය යුතු ය. එය විමසිය යුතු කරුණෙකි.

පසේ බුදුවරයන්ට බාධා කිරීමට මාරයෝ නො පැමිණෙති. ලොවුතුරා බුදුවීම වැළැක්වීමට මාරයෝ පැමිණෙති. ලොවුතුරා බුදුවීම වැළැක්වීමට මාරයෝ පැමිණෙති. ලොවුතුරා බුදුවන බෝධිසත්ත්වයන් විසින් මාරයන් පැරදවීය යුතුය. මාරයන් පැරදවීමට බෝධියෙන් ලැබෙන යම් කිසි බලයක් තිබිය යුතුය. ඒ උපකාරය ලැබීම සඳහා මහා බෝධිසත්ත්වයන් බුදුවීම සඳහා බෝධියක් සොයා ගන්නවා විය හැකිය. මහා බෝධිසත්ත්වයනට මරුන් පැරදවීමට උපකාර වන මේ බෝධිය, සෙස්සන්ට ද සුව නොවන රෝග සුවකර ගැනීම, දරුවන් ලැබීම, රැකියා ලැබීම, රැකියා සඵල වීම, අන්තරායයන්ගෙන් මිදීම යනාදියට උපකාර ලැබිය හැකි වස්තුවක් ලෙස සලකති. එබැවින් දෙවඥයෝ, ශාස්තුකාරයෝ බොහෝ දෙනාට නොයෙක් කරුණු වලට බෝධි පූජාව නියම කරති. බෝධි පූජාවෙන් පුයෝජන වූ බව ද බොහෝ දෙනා කියති.

නියං කාල වලදී වැසි ලැබීම සඳහා දේව පූජාදිය කරනු දක්තා ලැබේ. දෙවියන් පිදීමට වඩා වැසි ලැබීමට බෝධි පුජෝත්සව පැවැත්වීම හොඳ බව කිය යුතුය. පදුමුත්තර බුදුරදුන්ගේ බෝධියට පූජෝත්සවයක් පැවැත්වීමේ දී මහා වැස්සක් ඇති වූ බවත් එදා එයට සහභාගි වූ පුද්ගලයෙක් ඒ මහා වැස්සේදී අකුණු සැරයක් වැදී මරණයට පත්ව බෝධියට පැත් ඉසීමේ පිනෙන් දෙව්ලොව උපන් බවත් අපදන පාළියෙහි දක්වා ඇත. එය ඇත්තේ "ගන්ධොදකියථෙරාපදුන" යන නාමයෙනි. බෝධි පූජෝත්සවය පැවැත්වීමේ දී මහා වැසි ඇති වෙනවා අප විසින් ද කීපවාරයක් දක ඇත්තේ ය. වර්ෂාව ලැබීම සඳහා බෝධි පූජෝත්සවයක් පවත්වනවා නම් බොහෝ ජනයා එකතුව එය විශාල අන්දමින් කළ යුතුය. බෝමඑව හැමද මලසුන් සෝද පවිතු කර සුදුවැලි ඉස කොඩි හා මල් මාලා එල්වා සුවඳ පැනින් බෝධිය නාවා මල් පහන් සුවඳ දුම් ආදිය පුදමින් මේ උත්සවය පැවැත්විය යුතුය. එක් දිනක් පූජෝත්සවය පැවැත්වීමෙන් වැසි නො ලද හොත් තෙදිනක් හෝ සතියක් ම හෝ පූජාව පැවැත්විය යුතුය.

## පූජාව වරදවා කිරීම

රෝග සුව කර ගැනීම ආදිය පිණිස බෝධි පූජා පවත්වන ඇතැම්හු බෝධියට පූජා කරමි යි මල් පහන් ආදිය බෝධිය සමීපයේ තබා බුදුන්ට මල් පුදන "වණ්ණගන්ධගුණෝපෙතං" යනාදි ගාථාව ද "ඝනසාරප්ප දිත්තෙන" යනාදි ගාථාව ද කියති. එසේ ම බුදුනට සුවඳ දුම් පැන් පූජා කරන ගාථා කියති. එසේ කරන අයගේ ඒ පූජාව බුද්ධ පූජාව බෝධි පූජාව යන දෙකට ම නැතියක් වේ. එසේ වරදවා කරන පූජාවලින් රෝග සන්සිඳීම් ආදිය සිදුවෙතැයි නො සිතිය හැකිය. බෝධීන් වහන්සේට මල් පහන් සුවඳ දුම් පිදීමේ දී කිය යුතු ගාථා මෙහි 28 වන පිටුවේ ඇත. ඒවා \_\_\_\_ භාවිත කරනු. බෝධි පූජාවක් කිරීමේදී බුදුරජාණන් වහන්සේට සෙවන දුන්නා වූ ද, මරුන් පැරදවීමට සහාය වූ ද, බුදුරදුන් විසින් තේතු පූජාවක් කරන ලද්දාවූ ද, මිනිසුන් විසින් හා දේව බුහ්මයන් විසින් නන් අයුරින් පුදන ලද්දවූ ද පරම පූජනීය මහානුභාව සම්පන්න වස්තුවක් වන දඹදිව ශීු මහා බෝධීන් වහන්සේ සිහි කර එයට වඳිමිය පුදමිය යන අදහස පෙරදරි කරගෙන බෝධියට වැඳුම් පිදුම් කළ යුතුය.

## බුදු පිළිම හා බෝධිය

බොහෝ බෝධීන් වහන්සේලා සමීපයේ බුදු පිළිම තබා ඇත. එයින් ඇත්තේ බෝධි පූජාවට බාධාවකි. බෝධි පූජාවක් කිරීමේ දී පූජා දුවායන් බුදු පිළිම ඉදිරියේ නො තබා බෝධිය සමීපයෙහි තබා පූජා කිරීම හොඳය. පූජා දුවායන් බුදු පිළිම ඉදිරියේ තබා බෝධි පූජාව කිරීමේ දී අවුලක් ඇති වේ.

රෝග සුව කර ගැනීම, ගුහ අපල දුරු කර ගැනීම ආදි විශේෂ කරුණක් උදෙසා බෝධි පූජාවක් පවත්වනවා නම් බෝමලුව හැමද පිරිසිදු කළ යුතුය. මලසුන් සෝදා පිරිසිදු කළ යුතුය. ඒ වැඩ ආතුරයා සියතින් ම කරනවා නම් වඩා ගුණ ලැබෙන බව කිය යුතුය. බෝමලුවෙහි සුදු වැලි හා ලද පස් මල් ඉස කොඩි එල්වා මල් දම් එල්ලා බෝධිය සරසා පූජාව කිරීම වඩාත් හොඳය. පවිතු කිරීමෙන් පසු පූජා දුවා මලසුන්වල තබා ආතුරයා ම ගාථා කියා පූජාව පැවැත්වීමට සඹත් නම් ඔහු විසින් ම තමාගේ අභිමතාර්ථය සලකා පූජාව පැවැත්විය යුතුය. ආතුරයා එය කර ගැනීමට අසමත් නම් දන්නා අන් කෙනකු ලවා ගාථා කියවා ගත යුතුය. පූජාව කරවන තැනැත්තා විසින් ආතුරයා ලවා පූජා දවා මලසුන්වල තබා පහන් දල්විය යුතුය. ආතුරයා එසේ කිරීමට අසමත් නම් අතගස්වා පූජා දවා තැබිය යුතුය. ඉක්බිති පූජාව කරවන තැනැත්තා විසින් ආතුරයා ලවා පසඟ පිහිටුවා බෝධියට වන්දවා එසේ සිටියදීම ආතුරයාට පන්සිල් සමාදන් කරවා මතු දක්වෙන වන්දනා ගාථා කියවා වන්දනා කරවිය යුතුය.

## බෝධි වන්දනා ගාථා

- යස්ස මූලේ මහාසත්තො ජිත්වා මාරං මහබ්බලං පත්තො සබ්බඤ්ඤුතං සෙට්ඨං - වන්දෙ තං බෝධිමුත්තමං
- යස්ස මූලේ නිසිදිත්වා සත්තාහං ලෝකතායකො.
   විමුත්තිසුධ සංවේදි වන්දේ තං බෝධිමුත්තමං
- 3. යස්ස පුජේසි සම්බුද්ධෝ සත්තාහං සකලෝචනේ. පූජිතං තරදේවේහි - වන්දේ තං බෝධිමුත්තමං.
- 4. ආයුං ආරෝගතං වණ්ණං යසං කිත්තිං ධනං බලං වඩ්ඓන්තං පූජයන්තානං - වන්දෙ තං බෝධිමුත්තමං
- දුක්ඛං රෝගං හයං වෙරං සෝකං ජානිං උපද්දවං, හරන්තං පූජයන්තානං - වන්දේ තං බෝධිමුත්තමං.
- පුඤ්ඤකාමීහි විඤ්ඤුහි තරදේවෙහි සාදරං වත්දිතං පූජිතං සෙට්ඨං - වත්දේ තං බෝධිමුත්තමං.
- සබ්බ කාමදදෝ බෝධි සබ්බදුක්ඛ විනාසකෝ
   වන්දතෝ දේතු මේ සන්ති බෝධිරාජා නමත්ථු තෙ.

මේ ගාථා කියා බෝධි වන්දනාව නිතර කිරීමෙන් බොහෝ ගුණ ලැබෙනු ඇත.

ඉක්බිති මෙහි 28 වැනි පිටුවෙහි සඳහන් බෝධීන් වහන්සේට මල් පහන් ආදිය පුදන ගාථා කියා මල් පහන් ආදිය පිදිය යුතුය. වැඳුම් පිදුම් අවසානයේ දී මතු දක්වෙන ගාථා කියා ආතුරයාට සෙත් වැඩිය යුතුය.

#### බෝධි පූජා ශාන්තිය

- මහාදයෝ මහා සත්තෝ බෝධිමූලේ නිසීදිය
   පඤ්චමාරේ පරාජෙත්වා පත්තෝ සබ්බෝධිමුත්තමං
   ඒතේන සච්ච වජ්ජේන සොත්ති තේ හෝතු සබ්බද
- ජයෝහි බුද්ධස්ස සිරීමතෝ අයං මාරස්ස ච පාපිමතෝ පරාජයෝ උග්සෝසයුං බෝධිමණ්ඩේ පමොදිතා ජයං තද නාග ගණා මහේසිතෝ ඒතේන සච්චෙන සුවත්ථි හෝතු.
- ජයෝහි බුද්ධස්ස සිරීමතෝ අයං මාරස්ස ච පාපිමතෝ පරාජයෝ උග්සොසයුං බෝධිමණ්ඩේ පමොදිතා සුපණ්ණසංසාපි ජයං මහේසිතෝ ඒතේන සච්චෙන සුවත්ථි හෝතු.
- ජයෝහි බුද්ධස්ස සිරීමතෝ අයං මාරස්ස ච පාපිමතෝ පරාජයෝ උග්සෝසයුං බෝධිමණ්ඩේ පමොදිතා ජයං තද දේවගණා මහේසිතෝ ඒතේන සච්චෙන සුවත්ථි හෝතු.
- 5. ජයෝහි බුද්ධස්ස සිරීමතෝ අයං මාරස්ස ච පාපිමතෝ පරාජයෝ උග්සෝසයුං බෝධිමණ්ඩේ පමොදිතා ජයං තද බුහ්මගණාපි තාදිතෝ ඒතේන සච්චෙන සුවත්ථී හෝතු.

මේ ගාථා රෝගයක් සුව කිරීම සඳහා කීමේ දී ගාථාවල අන්තිම පෙළ "ඒතෙන සච්චවජ්ජේන රෝගෝ තේ වූපසම්මතු" යි කීම වඩා හොඳ බව සැලකිය යුතුය.

අවසානයේ දී බෝධීන්ට අරක් ගෙන සිටි දෙවියන් ඇතුළු සියලු දෙවියන්ට පින් අනුමෝදන් කරවිය යුතුය.

### ධාරණ පිරිත

මෙය බුරුම අකුරෙන් මුදිත පොතකින් පිටපත් කර ගන්නා ලදී. මේ පිරිත භාවිතයෙන් ආරක්ෂාව සැලසෙන බවත් රෝග සුවවන බවත් නිරෝගීව දිගු කලක් ජීවත් විය හැකි බවත් නොයෙක් දෝෂ දුරුවන බවත් දියුණු වන බවත් කියා තිබේ.

## නමෝ තස්ස භගවතෝ අරහතෝ සම්මා සම්බුද්ධස්ස

- බුද්ධානං ජීවිතස්ස න සක්කා කේනචි අන්තරායො කාතුං තථා මේ හෝතු.
- 2. අතීතංසේ බුද්ධස්ස හගවතෝ අප්පටිහතං ඤාණං. අතාගතං සේ බුද්ධස්ස හගවතෝ අපප්ටිහතං ඤාණං, පච්චුප්පත්තංසේ බුද්ධස්ස හගවතෝ අප්පටිහතං ඤාණං.
- 3. ඉමෙහි ත්හි ධම්මෙහි සමන්නාගතස්ස බුද්ධස්ස භගවතෝ සබ්බං කාය කම්මං ඤාණ පුබ්බංගමං, ඤාණානුපරිවත්තං. සබ්බං වචී කම්මං ඤාණ පුබ්බංගමං, ඤාණානුපරිවත්තං. සබ්බං මනෝ කම්මං ඤාණ පුබ්බංගමං, ඤාණානුපරිවත්තං.
- 4. ඉමේහි ඡහි ධම්මෙහි සමත්තාගතස්ස බුද්ධස්ස භගවතෝ තත්ථි ඡත්දස්ස හාති, තත්ථි ධම්ම දේසතාය හාති, තත්ථි විරියස්ස හාති, තත්ථි විපස්සතාය හාති, තත්ථි සමාධිස්ස හාති, තත්ථි විමුත්තියා හාති.
- 5. ඉමෙහි ද්වාදසහි ධම්මෙහි සමන්නාගතස්ස බුද්ධස්ස භගවතෝ නත්ථී දවා, නත්ථී රවා, නත්ථී අප්ඵුටං, නත්ථී වේගායිත්තං. නත්ථී බහාවටමනෝ, නත්ථී අප්පටිසංකාරුපෙක්ඛා, ඉමෙහි අට්ඨාරසහි ධම්මෙහි සමන්නාගතතස්ස බුද්ධස්ස භගවතෝ නමෝ සත්තන්නං සම්මාසම්බුද්ධානං.
- 6. නත්ථී තථාගතස්ස කායදුච්චරිතං, නත්ථී තථාගතස්ස වචීදුච්චරිතං, නත්ථී තථාගතස්ස මනෝ දුච්චරිතං, නත්ථී අතීතංසේ බුද්ධස්ස භගවතෝ පටිහතං ඤාණං, නත්ථී

අනාගතංසේ බුද්ධස්ස හගවතෝ පටිහතං ඤාණං, නත්ථි පච්චුප්පනංසේ බුද්ධස්ස හගවතෝ පටිහතං ඤාණං, සබ්බං කායකම්මං ඤාණ පුබ්බංගමං ඤාණානුපරිවත්තං, සබ්බං වචී කම්මං ඤාණ පුබ්බංගමං ඤාණානුපරිවත්තං, සබ්බං මතෝකම්මං ඤාණපුබ්බංගමං ඤාණානුපරිවත්තං, ඉමං ධාරණ අමිතං අසමං සබ්බ සත්තානං තාණං ලේණං සංසාර හය හීතානං අග්ගං මහාතේජං.

- 7. ඉමං ආතත්ද ධාරණ පරිත්තං ධාරෙහි චාරෙහි පරිපුච්ඡාහි තස්ස කායේ විසං ත කමෙයා, උදකෙ ත ලග්ගෙයා, අග්ගි ත ඩහෙයා, තාතාහය විතාසකෙ. ත එකාහිකො ත ද්වීහිකො ත තීහිකො ත චතුහිකො ත උම්මත්තකං ත මූළ්හකං මනුස්සෙහි අමනුස්සෙහි ත හිංසකෝ.
- 8. තං ධාරාණපරිත්තං යථා කථමේ ජාලෝ මහා ජාලෝ ජාලිතේ මහා ජාලිතේ පුග්ගේ මහා පුග්ගේ සම්පත්තේ මහා සම්පත්තේ භූතංගම්හි තමංගලං ඉමං බෝ පතාතන්ද ධාරණපරිත්තං සත්තසතේහි ධම්මා සම්බුද්ධ කෝටීහි හාසිතං වත්තේ අවත්තේ ගන්ධවේ අගන්ධවේ නෝමේ අනෝමේ සේවේ අසේවේ කායේ අකායේ ධාරණේ අධාරණේ ඉල්ලි මිල්ලි තිල්ලි මිල්ලි යෝරුක්බේ මහා යෝරුක්බේ භූතංගම්හි තමංගලං
- ඉමං බො පතාතන්ද ධාරණ පරිත්තං නව නවුතියා සම්මා සම්බුද්ධ කොටීහි හාසිතං දිට්ටිලා දණ්ඩිලා මන්තිලා රෝගිලා බරලා දුබ්හිලා එතේන සච්ච වජ්ජේන සොත්ථී මේ හෝතු සබ්බද.

පුණෙන්පදේශය නිමි.

# අනුකුමණිකාව

| අක වැල                 | 211     | අනුරුදු           | 69          |
|------------------------|---------|-------------------|-------------|
| අකුද                   | 77      | අනුරුද්ධ          | 48          |
| අගුදක්ෂිණෙයා           | 104,162 | අනුලෝම            | 69,166      |
| අගුපිණ්ඩය              | 54      | අනුලෝම ඥානය       | 168         |
| අගුශුාවක               | 229     | අනුසස්            | 43,85, 177  |
| අගුාසනය                | 53      | අපචායන            | 35          |
| අගෝදකය                 | 54      | අපදේශ             | 63          |
| අගුෝපස්ථායකයා          | 93      | අපරචේතනා          | 104         |
| අංකුරය                 | 57      | අපරන්ත            | 80          |
| අංගාර මෛතාඃය           | 76      | අපරිමිත           | 51          |
| අංගුලිමාල පිරිත        | 187     | අපුමේය            | 19          |
| අචල                    | 47      | අප්සරා            | 114, 122    |
| අචිත්තනීය              | 19      | අබ්භාන            | 54          |
| අජාසත්                 | 73,127  | අභයගිරි           | 82          |
| අජිතකේසකම්බල           | 170     | අභිඥාපාදක         | 72, 220     |
| අටතුරාසිය              | 211     | අභිධර්ම<br>-      | 18          |
| අටවිසි පිරිත           | 194     | අභිවාදනය          | 85, 99      |
| අටවිසි බුදු පූජාව      | 222     | අභි <b>ෂේ</b> ක   | •           |
| අටුවා                  | 39      | '                 | 127         |
| අටෝරාසිය               | 213     | අමනුෂාsයා<br>අමෘත | 170         |
| අඩුතුන්කෙළ             | 89      | •                 | 168         |
| අණවිත                  | 207     | අම්බපාන           | 123         |
| අතවැසි                 | 52      | අරූපසත්තක         | 60          |
| අතීසාරය                | 64      | අර්හත්            | 48, 177     |
| අත්ගුණය                | 164     | අර්හත්මාර්ගඤාණය   | 20, 81, 166 |
| අත්තකිලමථ              | 154     | අල්පානිසංස        | 47          |
| අත්ථදස්සි              | 46      | අල්පේශාඛා         | 43          |
| අතුයුත්ම               | 20      | අල්ලකප්ප          | 73          |
| අදමාය                  | 162     | අවන්ති            | 80          |
| අදින්නපුබ්බක           | 91      | අශ්වතරයා          | 95          |
| අදින්නාදනය             | 107     | අෂ්ටපාන           | 123         |
| අතඳ                    | 70,172  | අසත්පුාය          | 179         |
| අතාගාමි                | 52      | අසපුව             | 44, 45      |
| අනාථපිණ්ඩික            | 92      | අහිවාතක           | 170         |
| අනාදිමත්               | 163     | අහේතුක            | 43, 144     |
| අනුත්තර පුරිසදම්මසාරථි | 154     | ආටානාටිය පිරිත    | 191         |
| අනුත්තර පුරුෂදමාාසාරථි | 158     | අාඪා              | 19          |
| අනුපසම්පන්නයා          | 54      | ආතුරයා            | 204, 232    |
| අනුඛාංඤ්ජන             | 110     | ආදහන              | 70          |
| අනුමෙවෙනි              | 112     | ආදීනවානුපස්සනාඤාණ | ය 168       |
| අනුමෝදන්               | 29      | ආනන්තර්ය          | 89          |
| -                      |         |                   |             |

| සානන්ද චෛතය 63 උචවැන් 171<br>ආනන්ද මෝධි 57, 81 උෟර්ණරෝම 79<br>ආනන්ද පෙවීයී 18 සෘද්ධිපාද 62, 163<br>ආමිස 142 සෘද්ධිබල 79<br>ආමුගාම 63 එකතුරුපට 214<br>ආයාස 163 ඒකහන 74, 129<br>ආය්ෂමන් 69, 90 ඒක පර්යංකය 81<br>ආර්ය 19 ඒකාංස 72<br>ආර්ය අෂ්ඨාංගික-<br>මාර්ගය 63, 153, 167 ඔක්කාක 45, 130<br>ආවර්ජනා 171 ඔජා 111<br>ආවර්ජනා 171 ඔජා 124<br>ආහාර පූජාව 23 ඔපාතික 100<br>ආහාර පූජාව 23 ඔපැරික 52<br>ඇණ්ඩුම් පිරිත 190 ඔාරසපුනු 19<br>ඇස්වහ 188, 198 කටහ 188, 198<br>ඉන්දපත්ත 80 කටහම 56<br>ඉන්දපත්ත 200<br>ඉන්දය 63 කටහම 34<br>ඉන්දපත්ත 200<br>දක්පලවර්ණ 34 කටතුමපේල් 201<br>අතුරු සළුව 129 කත්නලව් 44<br>උත්පලවර්ණ 34 කපිල වස්තු 90<br>උතුරු සළුව 120 කත්නලව් 44<br>උත්පලවර්ණ 34 කපිල වස්තු 90<br>උදකදයිකා 120 කපිරුක් 103, 132<br>උදකදයිකා 120 කපිරුක් 103, 132<br>උදකදයිකා 120 කපිරුක් 103, 132<br>උදකදයිකාව 200 කත්නලව් 44<br>උත්පලවර්ණ 34 කපිල වස්තු 90<br>උදකදයිකා 120 කපිරුක් 103, 132<br>උදකදයිකා 166 කරකැත්ත 80<br>උදකදයිකා 166 කරකැත්ත 80<br>උදකදයික 155 කර්මස්ථානය 177<br>උද්දේශික 26, 56 කර්මාරපුනු 63<br>උපලද්ශ 63 කල්පයේථායි 187<br>උපළේශ 63 කල්පයේ 62<br>උපටීක 96 කල්පසේථායි 187<br>උපළේශ 63 කල්පයේථායි 187<br>උපළේශ 64, 141 කාකලේව 152<br>උපළේහන 64, 141 කාකලේව 152<br>උපසෙම්පන්නයා 52 කාලම්දව 152<br>උපසෙම්පන්නයා 52 කාලම්දව 152 | mande         | 55, 63, 81, 199 | උරුවෙලා                  | 81       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|-----------------|--------------------------|----------|
| ආනන්ද බෝධි 57, 81 ඌ විශාරෝම 79<br>ආනන්ද සෙවිධී 18 සෘද්ධිපාද 62, 163<br>ආමිස 142 සෘද්ධිවල 79<br>ආමුගාම 63 එකතුරුපට 214<br>ආයාස 163 එකහන 74, 129<br>ආයුෂ්මන් 69, 90 එක පර්යංකය 81<br>ආර්ය 19 එකාංස 72<br>ආර්ය අෂ්ඨාංගික-<br>මාර්ගය 63, 153, 167 ඔක්කාක 45, 130<br>ආවර්ජනා 171 මජා 124<br>ආසනහරය 85 මපපාතික 100<br>ආහාර පූජාව 23 මාදරික 52<br>ඇඹවුම් පිරිත 190 මාරසපුනු 19<br>ඇසවහ 188, 198 කටහ 188, 198<br>ඉන්දපත්ත 80 කටහම 56<br>ඉන්දපත්ත 80 කටහම 56<br>ඉන්දපත්ත 80 කටහම 34<br>ඉන්දපත්ත 80 කටහම 34<br>ඉන්දපත්ත 80 කටහම 34<br>ඉන්දපත්ත 220 කත්නලව 44<br>උත්පලවර්ණ 34 කළිල වස්තු 90<br>උත්සලවර්ණ 34 කළිල වස්තු 90<br>උකළයාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් 103, 132<br>උදකදයිකා 120 කළිල වස්තු 90<br>උදකදයිකා 168 කලවහන් 177<br>උදකලවාඤාණය 168 කලවහන් 177<br>උදසේශික 26, 56 කර්මාරපුනු 63<br>උපදේශික 26, 56 කර්මාරපුනු 63<br>උපදේශික 26, 56 කර්මාරපුනු 63<br>උපදේශික 26, 56 කර්මාරපුනු 63<br>උපළේශ 63 කල්පය<br>උපළුත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155<br>උපළුත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155<br>උපළුතන 129 කාමදේව 152<br>උපසෙවන්නයා 52 කාලනියාව 42         |               |                 |                          |          |
| ආනන්ද සෙවිධී                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |                 |                          |          |
| ආමිස 142 සෘද්ධිබල් 79 ආමුගුම 63 එකතුරුපට 214 ආයාස 163 ඒකසන 74, 129 ආයුම්මත් 69, 90 ඒක පර්යංකය 81 ආර්ය 19 ඒකාංස 72 ආර්ය අප්ඨාංගික-   මාර්ගය 63, 153, 167 ඔක්කාක 45, 130 ආවර්ජනා 171 මුජා විජා 124 ආසනසරය 85 ඔපපාතික 100 ආහාර පූජාව 23 මාදරික 52 ඇණවුම් පිරින 190 මාරපපුනු 19 ඇසතු 81 මාෂධරත්නය 164 ආත්රපත්ත 88 කටහ 188, 198 ඉන්දපත්ත 80 කටහම 56 ඉන්දිය 63 කටහම 34 ඉග්දවාරදය 200 කතිකා 121 උත්තමාඩ්ගය 220 කත්නලව 44 උත්තමාඩ්ගය 220 කත්නලව 44 උත්තළහ මාණිකාය 91 උදකදයිකා 120 කප්රුක් 103, 132 උදකදයිකා 120 කප්රුක් 103, 132 උදකදයිකා 120 කප්රුක් 103, 132 උදකදයිකා 120 කප්රුක් 280 උදකදයිකා 120 කප්රුක් 290 උදකළහපත්ක 80 කටහන් 181, 198 උදකදයිකා 120 කප්රුක් 103, 132 උදකදයිකා 166 කරකැත්ත 80 උදකදයිකා 166 කරකැත්ත 80 උදසවානඥාණය 168 කමටහන් 177 උදයවනඤාණය 168 කමටහන් 177 උදයවනඤාණය 168 කමටහන් 177 උදයවනඤාණය 168 කරකැත්ත 80 උදසින 155 කර්මස්ථානය 179 උද්දේශික 26, 56 කර්මාරපුනු 63 උපදේශ 63 කල්පය 62 උපටි 96 කල්පස්ථායි 187 උපයම්තන 64, 141 කාකදන්ත 155 උපසේන 64, 141 කාකදන්ත 155 උපසේන 64, 141 කාකදන්ත 155 උපසේවනන 129 කාමදේව 152 උපසෙවන් 54 කාමවවර 44 උපසම්පන්නයා 52 කාලකියාව 38                                                                                                                                                                |               |                 | _                        |          |
| ආම්ගුගම 63                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               |                 |                          | •        |
| භාගය 163 ඒකහන 74, 129 භාගුෂ්මත් 69, 90 ඒක පර්යංකය 81 භාර්ය 19 ඒකාංස 72 භාර්ය අෂ්ඨාංගික-   මාර්ගය 63, 153, 167 ඔක්කාක 45, 130 භාර්ය මාර්ගය 149 ඔල්වරසන් 111 භාවර්ජනා 171 ඕජා 124 භාසනහය 85 ඕපපාතික 100 භාගර පූජාව 23 ඖදරික 52 අැණවුම් පිරිත 190 ඖරසපුනු 19 භාගර පූජාව 188, 198 ඉන්දපත්ත 80 කටහ 188, 198 ඉන්දපත්ත 80 කටහ 188, 198 ඉන්දපත්ත 80 කටහම 56 ඉණිය 63 කටහම 34 ලදකිටු ගුළාව 80 කතරගම 34 ඉරුවාරදය 200 කතරගම 34 උතුරු සළුව 129 පත්තමාඬ්ගය 220 කත්නලව් 44 උතුරු සළුව 34 කළ වර්ත 181 උදකපුසාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් පූජාව 28 උදකපුසාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් පූජාව 28 උදකළ සාටකාව 80 කටහන් 177 උදයවහඤාණය 166 කරකැත්ත 80 උදසපාරිකාව 80 කප්රුක් පූජාව 28 උදයම්තානුපස්සනා 168 කමටහන් 177 උද්දේශික 26, 56 කර්මාරපුනු 63 උපවත්තන 64, 141 කාකදත්ත 155 උපවත්ත 149 කාමදේව 152 උපසපත් 54 කාමාවවර 42 උපසපත් 54 කාමාවවර 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |                 | •                        |          |
| අපයුම්මත් 69, 90 ඒක පර්යංකය 81<br>අර්ය 19 ඒකාංස 72<br>ආර්ය අෂ්ඨාංගික- ඒකාසනිය 131<br>මාර්ගය 63, 153, 167 ඔක්කාක 45, 130<br>ආර්ය මාර්ගය 149 ඔල්වරසන් 111<br>අවර්ජනා 171 ඕජා 124<br>ආසනසරය 85 ඕපපාතික 100<br>ආහාර පූජාව 23 ඖදරික 52<br>ඇඩෙවුම් පිරිත 190 ඖරසපුනු 19<br>ඇසතු 81 ඖෂධෙරත්නය 164<br>ඇස්වන 188, 198 කටහ 188, 198<br>ඉන්දපත්ත 80 කටහම 56<br>ඉන්දිය 63 කටහම 56<br>ඉන්දිය 63 කටහම 34<br>ඉරුවාරදය 200 කන්ගම 34<br>ඉරුවාරදය 200 කනිකා 121<br>උතුරු සළුව 129 කන්නලව 44<br>උතුරු සළුව 220 කන්නලව 44<br>උතුපසාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් 103, 132<br>උදකුපසාදක මාණිකාය 91 කප්රැක් 103, 132<br>උදකුපාදක මාණිකාය 91 කප්රැක් 103, 132<br>උදකුපාදක මාණිකාය 91 කප්රැක් 103, 132<br>උදකුපාදක මාණිකාය 91 කප්රැක් 103, 132<br>උදකුමානුපස්සනා 168 කමටහන් 177<br>උදයවානුපස්සනා 168 කමටහන් 177<br>උදයවානුදාණය 166 කරකැත්ත 80<br>උදසින 155 කර්මස්ථානය 179<br>උද්දේශික 26, 56 කර්මාරපුනු 63<br>උපවේග 63 කල්පය 62<br>උපවේග 63 කල්පය 62<br>උපවේග 63 කල්පය 62<br>උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155<br>උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155<br>උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155<br>උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155                                                                                                                                                                         |               |                 |                          |          |
| ආර්ය අෂ්ඨාංගික-<br>මාර්ගය 63, 153, 167 මක්කාක 45, 130<br>අාර්ය මාර්ගය 149 මල්වරසන් 111<br>අාවර්ජනා 171 මුජා 124<br>ආසනසරය 85 ම්පපාතික 100<br>අාතාර පූජාව 23 මාදරික 52<br>ඇඩෙවුම් පිරිත 190 මාරසපුන 19<br>ඇඩෙව 188, 198 කටවහ 188, 198<br>ඉන්දපත්ත 80 කටාරම 56<br>ඉන්දිය 63 කට්ටකුමංජල් 201<br>ඉන්දා සඑව 129 කන්නලව 44<br>උතුරු සඑව 129 කන්නලව 44<br>උත්තමාඩ්ගය 220 කන්නලව 44<br>උත්සවධිකාව 80 කප්රුක් 90<br>උත්සවධිකාව 80 කප්රුක් 90<br>උදකළසාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් 103, 132<br>උදකළසාටිකාව 80 කප්රුක් 103, 132<br>උදකළහාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් 103, 132<br>උදක්වියානුපස්සනා 168 කමටහන් 177<br>උදයවාගඤාණය 166 කරකැත්ත 80<br>උදසින 155 කර්මස්ථානය 179<br>උද්දේශික 26, 56 කර්මයථානය 179<br>උද්දේශික 26, 56 කර්මයථානය 62<br>උපටත්තනා 64, 141 කාකදන්න 155<br>උපවත්තන 64, 141 කාකදන්න 155<br>උපසෙම්පන්නයා 52 කාලසියාව 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | '             |                 |                          |          |
| මාර්ගය 63, 153, 167 මක්කාක 45, 130 අාර්ය මාර්ගය 149 මල්වරසන් 111 ආවර්ජනා 171 මුජා 124 ආසනසරය 85 මුපපාතික 100 අාහර පූජාව 23 මාදරික 52 අනේවුම් පිරිත 190 මාරසපුන 19 අසේවන 188, 198 කටවන 188, 198 කටවන 188, 198 ඉන්දපත්ත 80 කටාරම 56 ඉන්දිය 63 කට්ටකුමංජල් 201 ඉන්දාරුය 200 කතිකා 121 උත්රාමාඩ්ගය 220 කන්නලව් 44 ලක්පාරුක් 220 කත්නලව් 44 ලක්පාරුක් 220 කප්රැක් 230 ලක්පාරුක් 24 කළ වර්දක් 230 ලක්පාරුක් 24 කළ වර්දක් 24 කමටහන් 133 132 උදකසාටිකාව 80 කප්රැක් 230 කප්රැක් 230 ලක්පාරුක් 24 කළ වර්දක් 24 කමටහන් 177 උදයවාගඥාණය 166 කරකැත්ත 80 කර්වනුව 63 කර්වනුව 64 141 කාකදන්න 155 උපවත්තන 64, 141 කාකදන්න 155 උපසපන් 54 කාමාවවර 42 උපසම්පන්නයා 52 කාමලේව 152 උපසම්පන්නයා 55 කාමලේව 152 උපසම්පන්නයා 55 කාමලේව 155 උපසම්පන්නයා 55 කාමලේව 155 උපසම්පන්නයා 55 කාමවෙර 42           |               |                 |                          |          |
| මාර්ගය 63, 153, 167 ඔක්කාක 45, 130 අාර්ය මාර්ගය 149 ඔල්වරසන් 111 ආවර්ජනා 171 ඕජා 124 ආසනසරය 85 ඕපපාතික 100 ආහාර පූජාව 23 ඖදරික 52 ඇණවුම් පිරිත 190 ඖරයපුනු 199 අසතු 81 ඖෂධරත්නය 164 අස්වහ 188, 198 කටවහ 188, 198 ඉන්දපත්ත 80 කටාරම 56 ඉන්දිය 63 කට්ටකුමංජල් 201 ඉන්නමාඩ්ගය 220 කන්නලව් 44 උතුරු සළුව 129 කන්නලව් 44 උතුරු සළුව 129 කන්නලව් 44 උතුරු සමව 200 දක්ෂිකාය 91 කප්රුක් 103, 132 උදකදයිකා 120 කව්රුක් 103, 132 උදකදයිකා 166 කරකැත්ත 80 කටහන් 177 උදයවාකඳාණය 168 කමටහන් 177 උද්දේශික 26, 56 කර්මාරපුනු 63 කල්පය 66 කර්මාරපුනු 63 උපදේශ 63 කල්පය 62 කර්මාරපුනු 63 උපදේශ 63 කල්පය 62 කර්මාරපුනු 63 උපදේශ 63 කල්පය 62 උපදේශ 64, 141 කාකදන්ත 155 උපදාන 129 කාමදේව 152 උපදෙන්නයා 54 කාමාවදර 42 උපදේශ 54 කාමාවදර 42 උපදේශ 55 කාලකියාව 55 කාලකියාව 55 කාලකියාව 55 කාලකියාව 55                                                                                                                                                                                                                                                                             |               | 17              |                          |          |
| ආර්ග මාර්ගය 149 ගල්වරසන් 1111<br>ආවර්ජනා 171 මුල්වරසන් 124<br>ආසනසරය 85 මුපපාතික 100<br>ආහාර පූජාව 23 මුපපතික 52<br>ඇණවුම් පිරිත 190 මාරපපුනු 19<br>අපකු 81 මාරෙරත්නය 164<br>ඇස්වන 188, 198 කටවන 188, 198<br>ඉන්දපත්ත 80 කටාරම 56<br>ඉන්දිය 63 කටාරම 56<br>ඉන්දු ගුළාව 80 කත්ගම 34<br>ඉරුවාරදය 200 කත්ගම 34<br>ඉරුවාරදය 200 කත්නවේ 201<br>උත්රු සළුව 129 කත්නවේ 44<br>උත්පලවර්ණ 34 කඳ පිරිත 181<br>උදකදයිකා 120 කපිල වස්තු 90<br>උදකපුසාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් 103, 132<br>උදකපුසාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් 103, 132<br>උදකපුපාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් 252<br>උදයවාකුවණය 166 කරකැත්ත 80<br>උදයවාකුවණය 166 කරකැත්ත 80<br>උදයවාකුවණය 166 කරකැත්ත 80<br>උදසින 155 කර්මස්ථානය 177<br>උද්දේශික 26, 56 කර්මාරපුනු 63<br>උපදේශ 63 කල්පය 62<br>උපටි 96 කල්පස්ථායි 187<br>උපයෝගී 37 කලාගණි 82<br>උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155<br>උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155<br>උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               | 63 153 167      |                          |          |
| ආවර්ජනා 171 ඕජා 124<br>ආසනසරය 85 ඕපපාතික 100<br>ආහාර පූජාව 23 ඖදරික 52<br>ඇණවුම් පිරිත 190 ඖරසපුනු 19<br>ඇස්වහ 188, 198 කටවහ 188, 198<br>ඉන්දපත්ත 80 කටාරම 56<br>ඉන්දිය 63 කට්ටකුමංජල් 201<br>ඉරුවාරදය 200 කත්රාම 34<br>උතුරු සළුව 129 කන්නලව් 44<br>උත්තමාඩිගය 220 කත්නලව් 44<br>උත්පලවර්ණ 34 කළ පිරිත 181<br>උදකදයිකා 120 කළිල වස්තු 90<br>උදකළසාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් 103, 132<br>උදයබ්බයානුපස්සනා 168 කමටහන් 177<br>උදයවාඤාණය 166 කරකැත්ත 80<br>උදසින 155 කර්මස්ථානය 179<br>උද්දේශික 26, 56 කර්මාරපුනු 63<br>උපදේශ 63 කල්පය 62<br>උපටත්තන 64, 141 කාකදන්න 155<br>උපවත්තන 64, 141 කාකදන්න 155<br>උපසපන් 54 කාමාවවර 42<br>උපසම්පන්නයා 52 කාලකියාව 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |               |                 |                          | ,        |
| ආසනසරය 85 ඕපපාතික 100 ආහාර පූජාව 23 ඖදරික 52 ඇණවුම් පිරිත 190 ඖරසපුතු 199 ඇසතු 81 ඖෂධරත්තය 164 ඇස්වහ 188, 198 කටවහ 188, 198 ඉන්දපත්ත 80 කටාරම 56 ඉන්දිය 63 කට්ටකුමංජල් 201 ඉරුවාරදය 200 කත්ගම 34 උතුරු සළුව 129 කත්නලව් 44 උත්තමාඩිගය 220 කත්නලව් 44 උත්පලවර්ණ 34 කළ පිරිත 181 උදකදයිකා 120 කළ පිරිත 181 උදකදයිකා 120 කප්රුක් 103, 132 උදකසාටිකාව 80 කප්රුක් පූජාව 28 උදයබ්බයානුපස්සනා 168 කටහන් 177 උදයවාඤාණය 166 කරකැත්ත 80 උදස්හිත 155 කර්මස්ථානය 179 උද්දේශික 26, 56 කර්මාරපුතු 63 උපදේශ 63 කල්පය 62 උපධි 96 කල්පස්ථායි 187 උපයාගී 37 කලාගණි 82 උපවත්තන 64, 141 කාකදත්ත 155 උපවාන 129 කාමදේව 152 උපසෙම්පන්නයා 54 කාමාවවර 44 උපසම්පන්නයා 55 කාලිකියාව 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |                 |                          |          |
| අහගර පූජාව 23 භෞදරික 52 අැණවුම් පිරිත 190 භෞදරික 319 අැසතු 81 භෞදරික 164 අැස්වහ 188, 198 කටවහ 188, 198 ඉන්දපත්ත 80 කටාරම 56 ඉන්දිය 63 කටාරම 56 ඉඳිකටු ගුළාව 80 කටාරම 34 උතුරු සළුව 129 කත්නලව 44 උත්ර සළුව 129 කන්නලව 44 උත්ර සළුව 34 කද පිරිත 181 උදකදයිකා 120 කපිරුක් 103, 132 උදකළසාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් 103, 132 උදකළසාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් 103, 132 උදකසාටිකාව 80 කප්රැක් පූජාව 28 උදයබ්බයානුපස්සනා 168 කමටහන් 177 උදයවාහිඤාණය 166 කරකැත්ත 80 උදසීන 155 කර්මස්ථානය 179 උද්දේශික 26, 56 කර්මාරපුතු 63 උපදේශ 63 කල්පය 62 උපධ 96 කල්පස්ථායි 187 උපයෝගී 37 කලහාණි 82 උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155 උපවාන 129 කාමදේව 152 උපසෙන් 54 කාමාවවර 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •             |                 |                          |          |
| අැණවුම් පිරිත 190 ඖරසපුනු 19 අසත 81 ඖරසපුන 164 අස්වහ 188, 198 කටවහ 188, 198 ඉන්දපත්ත 80 කටාරම 56 ඉන්දිය 63 කටාරම 34 අතුරු ගුළාව 80 කත්රගම 34 අතුරු සළුව 129 කතිකා 121 උත්තමාඪගය 220 කත්නලව් 44 උත්පලවර්ණ 34 කද පිරිත 181 උදකදයිකා 120 කපිල වස්තු 90 උදකපුසාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් 103, 132 උදකසාටිකාව 80 කප්රැක් පූජාව 28 උදයවාහඤාණය 166 කරකැත්ත 80 උදයින 155 කර්මස්ථානය 179 උද්දේශික 26, 56 කර්මාරපුනු 63 උපදේශ 63 කල්පය 62 උපධ 96 කල්පස්ථායි 187 උපයෝගී 37 කලාාණි 82 උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155 උපවාන 129 කාමදේව 152 උපසපන් 54 කාමාවවර 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •             |                 |                          |          |
| අැසතු 81 භාගේ ප්‍රප්‍ර 164 අැස්වන 188, 198 කටවන 188, 198 කටවන 188, 198 කටවන 188, 198 ඉන්දිය 63 කටාරම 56 ඉඳිකටු ගුළාව 80 කතරගම 34 ලතුරු සළුව 129 කත්තකා 121 ලක්තමාඩ්ගය 220 කත්තලව් 44 ලක්පවේර්ණ 34 කද පිරිත 181 ලදකදයිකා 120 කප්රුක් වූජාව 28 ලදකපුසාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් වූජාව 28 ලදකපුපාදක මාණිකාය 96 කළුවනත් 177 ලදයවාශඥාණය 166 කරකැත්ත 80 ලදසීන 155 කර්මස්ථානය 179 ලද්දේශික 26, 56 කර්මාරපුනු 63 ලපරේශ 63 කල්පය 62 ලපරේශ 63 කල්පය 62 ලපරේශ 64, 141 කාකදන්ත 155 ලපවාන 64, 141 කාකදන්ත 155 ලපවාන 64 කාමාවවර 42 ලපසෙම්පන්නයා 52 කාමදේව 152 ලපපෙන් 54 කාමාවවර 42 ලපසෙම්පන්නයා 52 කාලකියාව 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |                 | •                        |          |
| අැස්වන 188, 198 කටවන 188, 198 ඉන්දපත්ත 80 කටාරම 56 ඉතිසුටු ගුළාව 80 කතරගම 34 උතුරු සළුව 129 කත්නලව 44 උත්පාවර්ගය 220 කත්නලව 44 උත්පාවර්ගය 220 කත්නලව 90 උත්පාවර්ගය 34 කද පිරිත 181 උදකදයිකා 120 කප්රුක් 200 උදකපුසාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් 220ව උදකසාටිකාව 80 කප්රුක් 220ව උදකසාටිකාව 80 කප්රුක් 220ව උදකසාටිකාව 80 කප්රුක් 220ව උදයවාශඥාණය 168 කරකැත්ත 80 උදයවාශඥාණය 166 කරකැත්ත 80 උදස්න 26, 56 කර්මාරපුනු 63 උපදේශික 26, 56 කර්මාරපුනු 63 උපදේශි 37 කලාාණි 82 උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155 උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155 උපවත 129 කාමදේව 152 උපසෙන් 54 කාමාවවර 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _             |                 |                          |          |
| ඉන්දපත්ත 80 කට්ටත් 56 ඉන්දිය 63 කට්ටත් 56 ඉන්දිය 63 කට්ටත්ම 56 ඉදිකටු ගුළාව 80 කත්රගම 34 උතුරු සළුව 129 කත්තා 121 උත්තමාඪගය 220 කත්තලව් 44 උත්පලවර්ණ 34 කද පිරිත 181 උදකදයිකා 120 කප්රුක් 103, 132 උදකපාටිකාව 80 කප්රුක් පූජාව 28 උදයව්‍යක්වකාව 168 කට්ටත්ත 80 උදසින 155 කර්මස්ථානය 177 උදයව්‍යක්වක්ව 166 කරකැත්ත 80 උදසින 26, 56 කර්මාරපුතු 63 උපදේශ 63 කල්පය 62 උපධි 96 කල්පස්ථායි 187 උපටෙන්ග 64, 141 කාකදන්ත 155 උපවාන 64, 141 කාකදන්ත 155 උපවාන 129 කාමදේව 152 උපසෙන් 54 කාමාවවර 42 උපසෙම්පන්නයා 52 කාලකියාව 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |                 | ඖෂධරත්තය                 |          |
| ඉන්දිය 63 කට්ටකුමංජල් 201 ඉදිකටු ගුළාව 80 කට්ටකුමංජල් 201 ඉදැවාරදය 200 කත්රගම 34 උතුරු සළුව 129 කත්රකා 121 උත්රා සළුව 129 කත්රාල්ව 44 උත්පලවර්ණ 34 කඳ පිරිත 181 උදකදයිකා 120 කප්රුක් 90 උදකපුසාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් 103, 132 උදකසාටිකාව 80 කප්රුක් පූජාව 28 උදයබ්බයානුපස්සනා 168 කටහත් 177 උදයවාකුදාණය 166 කරකැත්ත 80 උදසීන 155 කර්මස්ථානය 179 උද්දේශික 26, 56 කර්මාරපුතු 63 උපදේශ 63 කල්පය 62 උපධි 96 කල්පස්ථායි 187 උපයෝගී 37 කලාාණි 82 උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155 උපවාන 129 කාමදේව 155 උපසළුව 38 කළුවර 42 උපසම්පන්නයා 52 කාලකියාව 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |                 | කටවහ                     | 188, 198 |
| ඉදිකටු ගුළාව 80 කරගම 34 ඉරුවාරදය 200 කත්ගම 34 උතුරු සළුව 129 කත්කා 121 උත්රු සළුව 220 කත්ගලව් 44 උත්රු සළුව 34 කඳ පිරිත 181 උදකදයිකා 120 කප්රුක් 90 උදකපුසාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් 103, 132 උදකසාටිකාව 80 කප්රුක් පූජාව 28 උදයබ්බයානුපස්සනා 168 කරකැත්ත 80 උදසීන 155 කර්මස්ථානය 177 උද්දේශික 26, 56 කර්මාරපුතු 63 උපදේශ 63 කල්පය 62 උපධි 96 කල්පස්ථායි 187 උපටොත් 64, 141 කාකදන්ත 155 උපවාන 129 කාමදේව 155 උපසළුව 38 උපසුම්පන්නයා 54 කාමාවවර 42 උපසම්පන්නයා 55 කාලකියාව 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |                 |                          | 56       |
| ඉරුවාරදය 200 කතිරයාම 34<br>උතුරු සළුව 129 කතිකා 121<br>උත්තමාඬ්ගය 220 කත්තලව් 44<br>උත්පලවර්ණ 34 කඳ පිරිත 181<br>උදකදයිකා 120 කපිල වස්තු 90<br>උදකපුසාදක මාණිකාය 91 කප්රුක් පූජාව 28<br>උදකසාටිකාව 80 කප්රුක් පූජාව 28<br>උදයබ්බයානුපස්සනා 168 කමටහත් 177<br>උදයවාකඳාණය 166 කරකැත්ත 80<br>උදසීන 155 කර්මස්ථානය 179<br>උද්දේශික 26, 56 කර්මාරපුතු 63<br>උපදේශ 63 කල්පය 62<br>උපධි 96 කල්පස්ථායි 187<br>උපයෝගී 37 කලාගණි 82<br>උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155<br>උපවාන 129 කාමදේව 152<br>උපසළුවන්නයා 54 කාමාවවර 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               |                 | කට්ටකුමංජල්              | 201      |
| උතුරු සළුව         129         කතිකා         121           උත්තමාඬගය         220         කත්තලව්         44           උත්පලවර්ණ         34         කඳ පිරිත         181           උදකදයිකා         120         කප්ල වස්තු         90           උදකපුසාදක මාණිකාය         91         කප්රුක්         103, 132           උදකසාටිකාව         80         කප්රුක් පූජාව         28           උදයබ්බයානුපස්සනා         168         කටහන්         177           උදයවාකඳාණය         166         කරකැත්ත         80           උදසීන         155         කර්මස්ථානය         179           උද්දේශික         26, 56         කර්මාරපුත         63           උපදේශ         63         කල්පය         62           උපධි         96         කල්පස්ථායි         187           උපවත්තන         64, 141         කාකදන්ත         155           උපවාන         129         කාමදේව         155           උපසම්පන්නය         54         කාමාවචර         42           උපසම්පන්නය         52         කාලකියාව         38                                                                                                                                                                                                                                                 |               |                 | කතරගම                    | 34       |
| උත්තමාඬ්ගය220කන්නලව්44උත්පලවර්ණ34කඳ පිරිත181උදකදයිකා120කපිල වස්තු90උදකපුසාදක මාණිකාය91කප්රුක් පූජාව28උදකසාටිකාව80කප්රුක් පූජාව28උදයබ්බයානුපස්සනා168කමටහන්177උදයවාකඳාණය166කරකැත්ත80උදස්න155කර්මස්ථානය179උද්දේශික26, 56කර්මාරපුතු63උපදේශ63කල්පය62උපධි96කල්පස්ථායි187උපවත්තන64, 141කාකදන්ත155උපවාන129කාමදේව152උපසම්පන්නයා54කාමාවවර42උපසම්පන්නයා52කාලකියාව38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |                 | කතිකා                    | 121      |
| උත්පලවර්ණ       34       කඳ පිරිත       181         උදකදයිකා       120       කපිල වස්තු       90         උදකපුසාදක මාණිකාය       91       කප්රුක් පූජාව       28         උදකසාටිකාව       80       කප්රුක් පූජාව       28         උදයබ්බයානුපස්සනා       168       කමටහන්       177         උදයවාහඤාණය       166       කරකැත්ත       80         උදසේන       155       කර්මස්ථානය       179         උද්දේශික       26, 56       කර්මාරපුනු       63         උපදේශ       63       කල්පය       62         උපධි       96       කල්පස්ථායි       187         උපයෝගී       37       කලාණණි       82         උපවත්තන       64, 141       කාකදන්ත       155         උපවාන       129       කාමදේව       152         උපසම්පන්නයා       54       කාමාවවර       42         උපසම්පන්නයා       52       කාලකියාව       38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |                 | කන්නලව්                  | 44       |
| උදකදයිකා120කපල වසිතු90උදකපුසාදක මාණිකාය91කප්රුක්103, 132උදකසාටිකාව80කප්රුක් පූජාව28උදගබ්බයානුපස්සනා168කමටහන්177උදයවාහඤාණය166කරකැත්ත80උදසීන155කර්මස්ථානය179උද්දේශික26, 56කර්මාරපුනු63උපලේශ63කල්පය62උපධි96කල්පස්ථායි187උපයෝගී37කලාහණි82උපවත්තන64, 141කාකදන්ත155උපවාන129කාමදේව152උපසෙන්54කාමාවවර42උපසම්පන්නයා52කාලකියාව38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |               |                 | කඳ පිරිත                 | 181      |
| උදකපුසාදක මාණිකාග       91       කප්රුක් පූජාව       28         උදකසාටිකාව       80       කප්රුක් පූජාව       28         උදගබ්බයානුපස්සනා       168       කමටහන්       177         උදගවාශඥාණය       166       කරකැත්ත       80         උදස්න       155       කර්මස්ථානය       179         උද්දේශික       26, 56       කර්මාරපුනු       63         උපලේශ       63       කල්පය       62         උපධි       96       කල්පස්ථායි       187         උපයෝගී       37       කලාාණි       82         උපවත්තන       64, 141       කාකදන්ත       155         උපවාන       129       කාමදේව       152         උපසම්පන්නයා       52       කාලකියාව       38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |                 | කපිල වස්තු               | 90       |
| උදකසාටිකාව       80       කප්රැක් පූජාව       28         උදයබ්බයානුපස්සනා       168       කම්ටහන්       177         උදයව්හඤාණය       166       කරකැත්ත       80         උදසීන       155       කර්මස්ථානය       179         උද්දේශික       26, 56       කර්මාරපුන       63         උපදේශ       63       කල්පය       62         උපධි       96       කල්පස්ථායි       187         උපයෝගී       37       කලාාණි       82         උපවත්තන       64, 141       කාකදන්ත       155         උපවාන       129       කාමදේව       152         උපසම්පන්නයා       54       කාමාවවර       42         උපසම්පන්නයා       52       කාලකියාව       38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               |                 | කප්රුක්                  | 103, 132 |
| උදයබ්බයානුපස්සනා         168         කමටහන්         177           උදයවාශඥාණය         166         කරකැත්ත         80           උදසීන         155         කර්මස්ථානය         179           උද්දේශික         26, 56         කර්මාරපුන         63           උපදේශ         63         කල්පය         62           උපධි         96         කල්පස්ථායි         187           උපයෝගී         37         කලාාණි         82           උපවත්තන         64, 141         කාකදන්ත         155           උපවාන         129         කාමදේව         152           උපසම්පන්නයා         52         කාලකියාව         38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               |                 | කප්රුක් පූජාව            | 28       |
| උදයවාæදාණය     166     කරකැත්ත     80       උදසීන     155     කර්මස්ථානය     179       උද්දේශික     26, 56     කර්මාරපුතු     63       උපදේශ     63     කල්පය     62       උපධි     96     කල්පස්ථායි     187       උපයෝගී     37     කලාාණි     82       උපවත්තන     64, 141     කාකදන්ත     155       උපවාන     129     කාමදේව     152       උපසපන්     54     කාමාවචර     42       උපසම්පන්නයා     52     කාලකියාව     38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |                 |                          | 177      |
| උදසීන 155 කර්මස්ථානය 179 උද්දේශික 26, 56 කර්මාරපුනු 63 උපදේශ 63 කල්පය 62 උපධි 96 කල්පස්ථායි 187 උපයෝගී 37 කලාාණි 82 උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155 උපවාන 129 කාමදේව 152 උපසපන් 54 කාමාවවර 42 උපසම්පන්නයා 52 කාලකියාව 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |                 | කරකැත්ත                  | 80       |
| උද්දේශික 26, 56 කර්මාරපුනු 63<br>උපදේශ 63 කල්පය 62<br>උපධි 96 කල්පස්ථායි 187<br>උපයෝගී 37 කලාාණි 82<br>උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155<br>උපවාන 129 කාමදේව 152<br>උපසපන් 54 කාමාවචර 42<br>උපසම්පන්නයා 52 කාලකියාව 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | င်ငံကသကာမက    |                 |                          | 179      |
| උපදේශ 63 කල්පය 62<br>උපධි 96 කල්පස්ථායි 187<br>උපයෝගී 37 කලාහණි 82<br>උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155<br>උපවාන 129 කාමදේව 152<br>උපසපන් 54 කාමාවචර 42<br>උපසම්පන්නයා 52 කාලකිුයාව 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               |                 |                          | 63       |
| උපධි 96 කල්පස්ථායි 187<br>උපයෝගී 37 කලාගණි 82<br>උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155<br>උපවාන 129 කාමදේව 152<br>උපසපන් 54 කාමාවවර 42<br>උපසම්පන්නයා 52 කාලකිුයාව 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |                 |                          | 62       |
| උපයෝගී 37 කලාාණි 82<br>උපවත්තන 64, 141 කාකදන්ත 155<br>උපවාන 129 කාමදේව 152<br>උපසපන් 54 කාමාවචර 42<br>උපසම්පන්නයා 52 කාලකිුයාව 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |                 |                          | 187      |
| උපවත්තන     64, 141     කාකදන්ත     155       උපවාන     129     කාමදේව     152       උපසපත්     54     කාමාවචර     42       උපසම්පත්තයා     52     කාලකිුයාව     38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |                 |                          | 82       |
| උපවාන 129 කාමදේව 152<br>උපසපන් 54 කාමාවචර 42<br>උපසම්පන්නයා 52 කාලකුියාව 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               | •               |                          | 155      |
| උපසපන්     54     කාමාවචර     42       උපසම්පන්නයා     52     කාලකුියාව     38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               | •               | •                        | 152      |
| උපසම්පන්නයා 52 කාලකිුයාව 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |                 | •                        |          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |               |                 |                          |          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | උපාදුනස්කන්ධය | 167             | කාලා <mark>ර</mark> ෝචනය | 105      |
| උපාධානය 52 කාවන්තිස්ස 78                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |                 |                          |          |
| උභලකා්සංඝයා 40, 106 කාශාප 98, 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |                 |                          |          |

| කැත්කුලය         | 53          | චතුර්දශබුද්ධඥානය      | 18             |
|------------------|-------------|-----------------------|----------------|
| කැළණි            | 82          | චතුර්යෝනිපරිච්ඡෙද     |                |
| කිකී             | 113         | චතුර්වෛශාරදාඥා        |                |
| කිරිපිඬු පූජාව   | 23          | චතුස්සතා              | 17             |
| කුටිය            | 119, 178    | . චම්ප <u>ා</u>       | 80             |
| කුරුවණුවා        | 213         | චාතුර්මහාරාජිකය       | 100            |
| කුලඝරය           | 80          | චාරිකාව               | 179            |
| කුසිනාරා         | 64          | චිතකය                 | 71             |
| කුටාගාරශාලාව     | 63, 171     | චිත්තපුසාදය           | 47             |
| කේතුමාලා         | 18          | චිරස්ථිතිය            | 63             |
| කේශධාතු          | 79          | චුන්ද                 | 63             |
| කොඩි පූජාව       | 23          | වූඩාමණි               | 90             |
| කොසොල්           | 56, 127     | වූලෝදර                | 83             |
| කෝසාතකී          | 89          | මේතනා <u>ත</u> ුය     | 104            |
| ක්ලේශ දුහය       | 96          | <b>චේතිය</b>          | 58, 63         |
| ක්ලේශමල          | 21          | <b>මෛත</b> ාය         | 57, 58, 63, 76 |
| ක්ෂාන්තිවාදී     | 74          | වෛතා වන්දනා           | 24             |
| ක්ෂීණාගුව        | 51          | චෝචපාන                | 123            |
| ක්ෂීරාහාරය       | 24          | ජටාව                  | 75             |
| ක්ෂුදුානුක්ෂුදුක | 68          | ජන සංගුහය             | 55             |
| ඛදිරංගාර         | 18          | ජම්බුක <b>ී</b>       | 18             |
| බන්ධ පරිත්ත      | 181         | ජම්බුගාම<br><u></u>   | 63             |
| බාදාප            | 64          | ජම්බුපාන              | 123            |
| බුද්දක ජිනපඤ්ජරය | 197         | ජයමහාබෝධි             | 81             |
| ගතපච්චාගතවත      | 146         | ජල නන්දන              | 198, 207       |
| ගඳකිළිය          | 112         | ජින                   | 23             |
| ගම්බාරදෙවි       | 34          | ජිතපඤ්ජරය             | 190, 217       |
| ගය               | 101, 212    | ජිනේන් <mark>ද</mark> | 28             |
| ගිනිගානාදණ්ඩ     | 81          | ජීවමාන                | 41             |
| ගිනි පිරිත       | 201         | <b>ජේ</b> ත           | 97             |
| ගිලන්පස පූජාව    | 21, 123     | ජේතවන                 | 56, 179        |
| ගුණසම්පත්තිය     | 49          | ජ්වර පිරිත            | 186            |
| ගුරුමුෂ්ටිය      | 61          | ඤාණ විපුයුක්ත         | 19, 43         |
| ගුරුළුගෝමි       | 33          | ඤාණ සම්පුයුක්ත        | 19, 43         |
| ගෘහපති           | 53          | තච පඤ්චක              | 145            |
| ගෙඩිය            | 179         | තථාගත                 | 65, 171        |
| ගොරද             | 213         | තපස්සු                | 79             |
| ගෞතම             | 46, 206     | තව්තිසා               | 121            |
| ගීුවා ධාතුව      | 79          | තාම්බූලය              | 22             |
| චකුවර්ති         | 67, 99, 130 | තිරෝකුඩ්ඩ             | 18             |
| වාතුරාර්ය සතාය   | 25          | තිසරණ යන්තුය          | 205            |
| චතුර්ථධාානය      | 69          | තිස්සදත්ත             | 135            |

| තිස්සමහාරාම         | 78      | ධර්මවිනය                               | 68           |
|---------------------|---------|----------------------------------------|--------------|
|                     |         | ධර්මාභිසමය<br>ධර්මාභිසමය               | 173          |
| තීර්ථක              | 78, 156 | ධර්මාශේක<br>ධර්මාශෝක                   | 78           |
| තුම්භ මෛතාය         | 76      |                                        | 78<br>24, 78 |
| තුවරලා              | 206     | •                                      | 78           |
| තුෂ්ණිම්භාවය        | 96      | ධාතු වංශය<br>ධාරණ පිරිත                | 235          |
| තෙරුවන්             | 47      |                                        | 119          |
| තිහේතුක<br>  ව      | 43, 144 | ධූපදනය                                 | 119          |
| දක්ෂිණෝදක           | 227     | ධූපදයක<br>ධාපලයකි                      | 53           |
| දශ පාරමී            | 17      | ධාානලාභී<br>ධ්වජය                      | 23           |
| දශබල ඤාණය           | 18      |                                        | 82           |
| දශශීලය              | 143     | නර්මද<br>කුවය ද යන්තය 194              | , 204        |
| දහ <b>ම්</b> සෝ     | 81, 84  | තවගුණ යන්තුය 184<br>නවලෝකෝත්තර ධර්මය   | 141          |
| ς <u>e</u> ς        | 77      |                                        | 54           |
| දනය                 | 101     | නානාසංවාසක                             | 90           |
| දරුචීරිය            | 67, 145 | නාරද                                   |              |
| දූහැත් පූජාව        | 22      | නාලාගිරි<br>වෙන්දු එරි                 | 202<br>91    |
| ෫ෑඟුල               | 203     | නික්ලේශී<br>මේ දැන්න දුර්ගන්න          | 170          |
| දිවාකර              | 152     | නිගණ්ඨනාථපුත්ත                         |              |
| දිවාගුහාව           | 82      | නිබ්බිදුනුපස්සනාඤාණය                   | 168          |
| දිවාවිහරණය          | 83      | නිමන්තුණය 52, 93                       |              |
| දීසවාපි             | 79, 82  |                                        | 59, 83       |
| දීර්ඝායුෂ්ක         | 74      | නිර්ධනයා                               | 97           |
| දූකුලා              | 54      | නිසීදනය<br>නිරෝග                       | 80<br>235    |
| දූර්ගතිය            | 46      | නීවරණ<br>-                             | 169          |
| දූර්මත              | 152     |                                        |              |
| දෘෂ්ටි              | 50      | නෙළුම් මල් පූජාව                       | 22<br>81     |
| දෙව්දත්             | 202     | ඉත්රඤ්ජරා<br>ලෝඛ සක්කාශය සක්කාශය       | 69           |
| දේවේන්දු            | 26, 130 | නේවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතන<br>නෛර්යානික 91     | 1, 168       |
| දේවෝරෝහණ            | 18      | පකුධකච්චායන                            | 170          |
| ලෛවඥ                | 231     | පකුයකව <i>පා</i> ය <i>පා</i><br>පජාපතී | 185          |
| ලදු <del>ා්</del> ණ | 74      | පඤ්චගතිපරිච්ඡේදඥාන                     | 183          |
| ද්විගුණ             | 172     | පඤ්චගතිය<br>-                          | 149          |
| ද්විහේතුක           | 43      | පඤ්චදීපිකා                             | 117          |
| ධජග්ග පිරිත         | 184     | පඤ්චබල<br>-                            | 167          |
| ධනපාල               | 18      | පඤ්ච ශීලය                              | 147          |
| ධර්මකථික            | 53, 147 | පණිවා                                  | 214          |
| ධර්මකීර්ති          | 151     | පණ්ඩකයා                                | 54           |
| ධර්මචක්ෂුස<br>-     | 21      | පතාකා                                  | 108          |
| ධර්ම වෛතාය<br>-     | 59      | පද මෛචිතා හ                            | 82           |
| ධර්ම රත්නය<br>-     | 19      | පරංගි                                  | 133          |
| ධර්ම රාජ            | 23, 25  | පරනිර්මිත වශවර්ති                      | 100          |
| 000                 | 23, 23  |                                        | 100          |

| පරමායුෂ               | 60            | පුතිලෝම                        | 69           |
|-----------------------|---------------|--------------------------------|--------------|
| පරිදේව                | 99            | පුතිසංස්කරණය<br>-              | 140          |
| පරිනිර්වාණය<br>-      | 60            | පුතිසම්භිදඥාන <b>ය</b>         | 18           |
| පරෝපදේශ               | 160           | පුතාහම් හදි. ඇති ය<br>පුතාන්තය | 178          |
| පර්යංකය               | 73            | පුදක්ෂිණා                      | 72, 109      |
| පසඟ                   | 36            | පුදක්මණා<br>පුපඤ්ච             | 99, 151      |
| පසඟුල්                | 213           | පුසන්න                         | 99, 131      |
| පසුවස                 | 179           |                                | 101          |
| පසේනදී                | 36, 145       | පුසාදය<br>සසක                  | 187          |
| පස්මරු<br>පස්මරු      | •             | පුසූත<br>සස්කර                 | 203          |
|                       | 17, 81        | පුස්තාර                        |              |
| පහත් පූජාව            | 20, 116       | පුහාණය<br>*** මීමෙ             | 51, 151      |
| පාංසුකූල<br>පාරිභෝගික | 87, 107       | පාචීන                          | 71, 136      |
| පාරිචාසික             | 27, 56        | පුාතිහාර්ය<br>  ද්රක්ෂය        | 57, 118, 187 |
|                       | 54            | පුාර්ථනා ගාථා                  | 33           |
| පාවා                  | 71            | පුාර්ථනාව                      | 144          |
| පැදකුණු               | 40            | <b>ජු</b> ත                    | 200          |
| පැන් පිදීම            | 119           | ඵාරුසක පාන                     | 123          |
| පැන් පූජාව            | 21            | ඵුස්ස <b>ෙ</b> ද්ව             | 134          |
| පිටකතුය               | 131           | බක                             | 162          |
| පින්දීම               | 30            | බණවර                           | 74           |
| පිරිත්                | 172           | බන්ධන                          | 200          |
| පිරිවෙස්              | 54            | බල                             | 63           |
| පිළිසරණ               | 56            | බාහිය                          | 67           |
| පුංගව                 | 130           | බිම්සර                         | 171          |
| පුණාක්ෂේතුය           | 121, 128, 157 | බුදුගොස්                       | 39, 149      |
| පුණාස්කන්ධය           | 19            | බුද්ධ                          | 42, 154      |
| පුරුෂ යුග්ම           | 156           | බුද්ධකාරක ධර්ම                 | 161          |
| පූජා                  | 101           | බුද්ධඥානය                      | 158          |
| පූජාසනය               | 204           | බුද්ධවර්ම                      | 123          |
| පූරණ කාශාප            | 170           | බුද්ධ පූජාව                    | 40           |
| පූර්ව චේතතා           | 104           | බුරුම                          | 79, 105, 189 |
| පූර්ව භාග පුතිපදව     | 141           | බොජ්ඣංග පිරිත                  | 190          |
| පෘථග්ජනයා             | 48, 52, 67    | බෝධි                           | 81           |
| <b>පෙ</b> රවස         | 179           | බෝධිගෘහය                       | 85           |
| <b>පෙ</b> රහැර        | 171           | බෝධිදුැම                       | 166          |
| පුචණ්ඩයා              | 162           | බෝධි පූජාව                     | 27, 230      |
| පුණිත                 | 22, 64, 86    | බෝධි රාජයා                     | 27           |
| පුතිගුාහක             | 49, 102, 103  | බෝධි වන්දනා                    | 233          |
| පුතිජග්ගන             | 85            | බෝධි සත්ත්ව                    | 51           |
| පුතිඥා                | 170           | බෝධාාංග                        | 63, 191      |
| පුතිපත්ති             | 141           | බුහ්ම ද <i>ණ්</i> ඩ            | 68           |
| පුතිමා                | 58            | බුහ්මස්වර                      | 18           |
|                       |               |                                |              |

| බුහ්මේන්දු        | 29     | මහාස්ථාන          | 83         |
|-------------------|--------|-------------------|------------|
| භගවා              | 154    | මහියංගණ           | 79, 82     |
| භංගානුපස්සනා      | 168    | මහේශාකා           | 172        |
| භදුකල්පය          | 113    | මහෝසය             | 25         |
| භයතුපට්ඨානඥානය    | 168    | මහෝදර             | 83         |
| භවය .             | 147    | මාතෘ ගර්භය        | 100        |
| භවාන්තරය          | 133    | මානත              | 54         |
| භස්තුා            | 71     | මානත්ත            | 54         |
| භාගාවත්           | 18     | මාරයා             | 62, 134    |
| <b>ං</b> භා්ග     | 63     | මිණිපළඟ           | 83         |
| මකුටබන්ධන         | 71, 73 | මිථිලා            | 80         |
| මක්ඛලීගෝසාල       | 170    | මිසදිටුවා         | 50         |
| මගධ               | 73     | මිහිඳු            | 77         |
| මඤ්ජේරික          | 79     | මිලිඳු            | 137        |
| මට්ටකුණ්ඩලී       | 91     | මුගලන්            | 38         |
| මණිඅක්බික         | 82     | _<br>මුඤ්චනචේතනාව | 104        |
| මත්සාරාජපිරිත     | 189    | මුඤ්චිතුකමාතා     | 168        |
| මධුපාන            | 123    | මුතියංගණ          | 82         |
| මනුජේන්දු         | 29     | මුදලාලි           | 123        |
| මනෝභාවනීය         | 65     | මුද්දිකපාන        | 123        |
| මනෝවන්දනාව        | 36     | මුනීන්දු          | 29         |
| මනෝසීලා           | 111    | මූලායපටිකස්සන     | 54         |
| මන්තුය            | 182    | මෛතී සූතුය        | 177        |
| මලිය මහාදේව       | 115    | මෝක්ෂ මාර්ගය      | 44         |
| මල්කරු            | 112    | මෝඝරාජ            | 46         |
| මල්පූජාව          | 21     | මෝචපාන            | 123        |
| මල්ල              | 64, 68 | මෝර පරිත්තය       | 183        |
| මල්ලිකා           | 126    | මෝරිය             | 76         |
| මල්වර             | 206    | යන්තු දෘෂ්ටිය     | 204        |
| මහකසුප්           | 71     | යන්තු පලිප්පු     | 204        |
| මහපිරිත           | 187    | යන්තු පුාණ        | 204        |
| මහකච්චායන         | 48     | යන්තුය            | 184        |
| මහාකාරුණික        | 17, 23 | යන්තු විදහා       | 190        |
| මහාකාශාප          | 48     | යපට               | 108        |
| මහාකොට්ඨිත        | 48     | යමක               | 64         |
| මහාගුණ            | 153    | යමක පුාතිහාර්ය    | 18         |
| මහානිසංස          | 47     | යාගු              | 128        |
| මහාපුරුෂලඎණ       | 20     | යෝගාවචරයා         | 94, 160    |
| මහා පුජාපතී ගෝතමී | 103    | යෝනක              | 135        |
| මහාබෝධිය          | 56     | රක්               | 213        |
| මහාමංගල ගාථා      | 195    | රජගහ              | 37, 78, 92 |
| මහාවත්තනිය        | 124    | රතන සූතු ධර්මය    | 172        |